
270

Випуск 44 Том 2

РОЗДІЛ 6 
ФОЛЬКЛОРИСТИКА

УДК 398.2:392.1(519)
DOI https://doi.org/10.32782/tps2663-4880/2025.44.2.45

РИТУАЛЬНІ МОДЕЛІ ПЕРЕХОДУ В КОРЕЙСЬКИХ ФОЛЬКЛОРНИХ 
НАРАТИВАХ: ШАМАНСЬКІ ТА БУДДІЙСЬКІ ІНІЦІАЦІЇ

RITUAL MODELS OF TRANSITION IN KOREAN FOLKLORIC NARRATIVES: 
SHAMANIC AND BUDDHIST INITIATIONS

Голець О.Я.,
orcid.org/0000-0002-0740-6543
кандидат філософський наук,

доцент кафедри східної і слов’янської філології
Київського національного лінгвістичного університету

Павленко О.С.,
orcid.org/0009-0001-4999-4865

студентка ІІІ курсу факультету східної і слов’янської філології
Київського національного лінгвістичного університету

Стаття присвячена міждисциплінарному аналізу ритуальних моделей переходу в вибраному корпусі корейських 
фольклорних наративів, пов’язаних із шаманськими та буддійськими ініціаціями. Методологія поєднує релігієзнав-
чий, феноменологічний та зіставний підходи з літературознавчими методами – наративним, структурним, мотивним 
аналізом і герменевтикою. У першій частині статті подано аналіз ключових корейських ініціаційних та ритуальних 
практик (Наерім-гут, Госа-гут, Ссітґім-гут, Чіндже, Чондо-че), у яких реконструйовано структури переходу як моделі 
посвячення, очищення, трансформації та інтеграції. У другій частині досліджуються фольклорні сюжети («Покинута 
принцеса Барі», «Виникнення шаманської праматері-богині Чогонг», «Вдячний привид», «Пісня про нареченого 
Доранга та його наречену», «Досвід Хонга у пеклі»), у яких ритуальні структури переходу трансформуються у сим-
волічні моделі випробування, межового стану та повернення. 

Теоретичною основою дослідження є концепція «ритуалів переходу» Арнольда ван Геннепа та ідеї Віктора Тер-
нера про лімінальність і комунітас; у межах цієї рамки трифазну модель (відокремлення – лімінальність – інтегра-
ція) застосовано як інструмент аналізу вибраного корпусу. Це дало змогу реконструювати структурні відповідники 
переходу в корейських ініціаційних і ритуальних практиках як послідовність посвячення, очищення, трансформації 
та інтеграції, а у фольклорних наративах – як символічні моделі випробування, межового стану й повернення. 

Окреслено також, що в межах розглянутого корпусу літературні тексти постають ритуалізованими просторами, 
у яких давні моделі переходу не лише зберігаються, а й переозначуються відповідно до історичного та культурного 
контексту. Наукова новизна роботи полягає у заповненні прогалини в українському академічному дискурсі щодо 
міждисциплінарного аналізу корейських ініціаційних моделей: запропоновано узгоджену схему опису переходу 
на перетині «ритуал – наратив» та показано механізми її символічної репрезентації у фольклорних сюжетах, що 
робить матеріал придатним для подальших компаративних і літературознавчих досліджень.

Ключові слова: Корея, ініціація, ритуал, лімінальність, комунітас, фольклор. 

This article offers an interdisciplinary analysis of ritual models of transition in a selected corpus of Korean folkloric 
narratives associated with shamanic and Buddhist initiations.The methodology combines approaches from religious stud-
ies, phenomenology, and comparative analysis with literary methods – narrative, structural, and motif analysis, as well as 
hermeneutics. The first part examines key Korean initiation and ritual practices (Naerim-gut, Gosa-gut, Ssitgim-gut, Jindje, 
Cheondo-je), reconstructing transition structures as models of initiation, purification, transformation, and integration. The 
second part analyses folkloric plots (“Abandoned Princess Bari,” “The Origin of the Shamanic Primordial Mother-Goddess 
Chogong,” “The Grateful Ghost,” “The Song of the Bridegroom Dorang and His Bride,” “Hong’s Experience in Hell”), in 
which ritual transition structures are transformed into symbolic models of trial, liminality, and return.

The theoretical framework of the study draws on Arnold van Gennep’s concept of “rites of passage” and Victor Turn-
er’s ideas of liminality and communitas; within this framework, the tripartite model (separation–liminality–integration) is 
employed as an analytical instrument for the selected corpus. This approach makes it possible to reconstruct structural 
correspondences of transition in Korean initiation and ritual practices as a sequence of initiation, purification, transforma-
tion, and integration, and in folkloric narratives as symbolic models of trial, liminal experience, and return.

It is also argued that, within the corpus under consideration, literary texts function as ritualised spaces in which older 
models of transition are not only preserved but also re-signified in accordance with historical and cultural contexts. The 
scholarly novelty of the study lies in addressing a gap in Ukrainian academic discourse on the interdisciplinary analysis 



271

Закарпатські філологічні студії

of Korean initiation models: it proposes an integrated framework for describing transition at the intersection of “ritual” and 
“narrative” and demonstrates the mechanisms of its symbolic representation in folkloric plots, thereby rendering the mate-
rial suitable for further comparative and literary studies.

Key words: Korea, initiation, ritual, liminality, communitas, folklore.

Постановка проблеми. У літературі й фоль-
клорі ініціаційний сюжет є однією з найбільш 
стійких архетипових форм. Він звертається 
до процесу переходу героя від старого (який 
інтерпретується як небажаний) до нового (який 
інтрепретується як бажаний) стану буття, свідо-
мості чи ідентичності. Процес такого переходу 
включає в себе граничні переживання, які тема-
тизуються через досвід випробування, смерті, 
відокремлення, перетину межі. У традиційних 
культурах ці процеси закріплюються через риту-
али, які виконують сакральну, соціальну й пси-
хологічну функції. У художньому ж наративі 
ритуал може трансформуватись у символічну 
реальність, структуру або внутрішній процес. 
Саме ці аспекти – в окремих корейських риту-
альних наративах – опиняються в центрі цього 
дослідження.

Аналіз останніх досліджень і публікацій. 
Дослідження, присвячені корейській літературі 
та релігійно-філософській традиції [1, 2, 3, 4], 
уже торкалися питань ритуальних практик, сві-
тоглядних структур чи їхніх літературних тран-
сформацій. Однак спеціального аналізу ініціацій-
них моделей у корейських ритуальних наративах 
та фольклорних переосмисленнях у вітчизняних 
студіях не здійснювалося. Саме цю дослідницьку 
лакуну намагається заповнити дана робота.

Актуальність теми зумовлена тим, що 
проблема репрезентації ритуальних структур 
у корейській фольклорній традиції майже не 
була предметом ані релігієзнавчих, ані літера-
турознавчих студій в Україні. Попри значний 
інтерес до ритуалів в культурній антрополо-
гії, а також наявність досліджень, присвячених 
корейському шаманізму, фольклору чи буддизму, 
українські літературознавчі студії, присвячені 
саме корейському матеріалу, практично не засто-
совували аналітичні моделі ритуалу як інтер-
претаційні інструменти. Запропоноване дослі-
дження не лише висвітлює важливий аспект 
корейської культури, а й вперше інтегрує його 
в український науковий контекст, відкриваючи 
перспективу для подальших міждисциплінарних 
студій у сфері кореїстики, літературознавства та 
культурної антропології.

Постановка завдання. Мета статті – на 
основі концепцій А. ван Геннепа [5] та В. Тернера 
[6,7] реконструювати моделі переходу в ключових 
корейських ініціаційних ритуалах і простежити, 

як ці моделі відтворюються та трансформуються 
в обраному корпусі фольклорних ритуальних 
наративів (muga).

Для досягнення мети поставлено такі 
завдання:

1.	 Реконструвати структуру переходу в ключо-
вих корейських ініціаційних ритуалах (Наерім-гут, 
Госа-гут, Ссітґім-гут, Чіндже, Чондо-че) на основі 
трифазної моделі А. ван Геннепа та концепцій 
лімінальності й комунітасу В. Тернера [5, 6, 6].

2.	 Показати, як елементи цих ініціаційних 
моделей відтворюються у вибраних фольклорних 
наративах, де ритуал переходу трансформується 
у символічні сюжетні структури («Покинута прин-
цеса Барі» [12, с. 24–26], «Виникнення шаман-
ської праматері-богині Чогонг» [12, с. 63–64], 
«Вдячний привид» [11, с. 80–83], «Пісня про наре-
ченого Доранга та його наречену» [12, c. 77–78], 
«Досвід Хонга у пеклі» [11, с. 171–177]).

Корпус дослідження охоплює:
1.	 Описані в етнографічних та релігієзнавчих 

студіях ритуальні практики, які дозволяють рекон-
струювати загальну модель переходу у корей-
ській традиції: Наерім-гут, Госа-гут, Ссітґім-гут, 
Чіндже, Чондо-че [8, 9, 10].

2.	 Класичні корейські фольклорні опові-
дання, зафіксовані у збірниках Korean Folk 
Tales [11] та Encyclopedia of Korean Folk 
Literature [12]. До цього корпусу входять такі 
наративи, як («Покинута принцеса Барі» 
[12, с. 24–26], «Виникнення шаманської пра-
матері-богині Чогонг» [12, с. 63–64], «Вдячний 
привид» [11, с. 80–83], «Пісня про нареченого 
Доранга та його наречену» [12, c. 77–78], «Досвід 
Хонга у пеклі» [11, с. 171–177]. У кореєзнавчих 
фольклористичних студіях ці сюжети розгля-
даються як такі, що містять мотиви відокрем-
лення, межового випробування та повернення, 
тобто структури, які корелюють із ініціаційною 
моделлю переходу [10, 13]. Саме чіткість риту-
ально організованого наративу робить цей корпус 
придатним для застосування моделі ван Геннепа 
та концепції лімінальності Тернера.

Методологія дослідження є міждисциплінар-
ною та поєднує:

–– релігієзнавчий підхід, що передбачає 
реконструкцію структури переходу в корейських 
ініціаційних ритуалах на основі трифазної моделі 
А. ван Геннепа [5] та концепцій лімінальності 
й комунітасу В. Тернера [6, 7];



272

Випуск 44 Том 2

–– феноменологічний підхід, який дає змогу 
описати ритуал як досвід граничного стану та 
переходу;

–– зіставний (компаративний) аналіз, спря-
мований на виявлення структурних паралелей 
між ритуальними моделями та їх художніми 
репрезентаціями у фольклорних текстах (muga);

–– літературознавчі методи (наративний, 
структурний, мотивний аналіз; герменевтика), 
застосовані для інтерпретації фольклорних 
наративів.

Таке поєднання методів дозволяє уникнути 
редукції ритуалу до суто вербального явища та 
інтерпретувати художні тексти не як «ритуал», 
а як такі, що відтворюють або трансформують 
структурні елементи ритуальної моделі переходу.

Виклад основного матеріалу.
1.	 Ритуали ініціацій в корейській традицій-

ній культурі
Ініціація – це посвячення, перехід індивіда 

з одного статусу в інший, що супроводжується 
ритуальними діями. Практично в усіх релігіях 
священнослужителі для того, щоб отримати 
посвячення і стати повноцінними посередниками 
між сакральним та профанним світами, повинні 
були пройти шлях випробувань. В результаті їх 
проходження священнослужителі повинні були 
отримати певне вище знання і незвичайні здат-
ності, мати можливість результативно звертатися 
до божества, зціляти душу і тіло, сходити до під-
земного царства мертвих тощо. Форми ініціацій-
них ритуалів могли бути різними, але структура 
часто подібна і складається з низки випробу-
вань – зокрема переживання символічної смерті 
та відродження як умови переходу до нового 
стану буття [3, с. 96–102].

При дослідженні ритуалів ініціацій в корей-
ській традиційній культурі ми застосуємо ком-
біновану аналітичну модель, що ґрунтується на 
підходах двох провідних антропологів ритуалу – 
Арнольда ван Геннепа та Віктора Тернера [5, 6, 7]. 
Арнольд ван Геннеп у праці «Les Rites de Passage» 
[5, с. 12–56] запропонував класичну трифазну 
модель ритуалів переходу, яку ми використаємо 
для опису кожного ритуалу. Він виокремлює 
наступні фази: 1. Відокремлення – відрив інди-
віда від попереднього статусу; 2. Лімінальність – 
проміжний стан, у якому особа перебуває поза 
звичними межами; 3. Інтеграція – повернення до 
соціуму в новій якості. У подальшому викладі 
структурні елементи за ван Геннепом позначати-
муться відповідною нумерацією (1, 2, 3), що доз-
волить сфокусуватися на змістовній трансформа-
ції героїв.

В представленій статті ми будемо вико-
ристовувати цю модель в поєднанні з корекцією 
В. Тернера, який, розвиваючи ідеї ван Геннепа, 
зробив акцент на символічному значенні лімі-
нального стану. У працях The Ritual Process 
[7, с. 18–143] та Dramas, Fields, and Metaphors 
[6] він описує ритуал як драму переходу, в якій 
лімінальність є простором глибокого переосмис-
лення та відкриття нових сенсів. Він також вво-
дить поняття комунітас – тимчасової позастатус-
ної спільноти, що виникає під час лімінальності, 
під час якої учасники переживають глибоку 
солідарність, яка стає основою для внутрішньої 
трансформації. 

Далі ми розглянемо найбільш поширені та 
впливові ритуали ініціацій, які досі існують 
в корейській традиційній культурі та ритуали, які 
є розповсюдженими і мають ініціаційні аспекти 
(хоч і не завжди ці аспекти домінують). П’ять 
ритуалів, які будуть проаналізовані, належать 
шаманській та буддійській традиціям. Деталі 
всіх ритуалів подаються за роботами Т. Кім 
[9, с. 8–143] та Л. Кенделл [8, с. 11–203] які є кла-
сичними етнографічними дослідженнями корей-
ського шаманізму (муїзму), зосередженими саме 
на ролі жінок (муданг) та їх ініціації. В перелік 
найважливіших ініціаційних ритуалів корейської 
традиційної культури ми не включили конфуці-
анські ритуали та поховальні/шлюбні ритуали, 
які мають лімінальні риси, але не є ініціаціями 
у вузькому визначенні, яке ми використовували. 

1. Наерім-гут (Naerim-gut – 내림굿) – ритуал 
посвячення шаманки (муданг)

Ритуал Наерім-гут є центральним ініціацій-
ним обрядом у корейському шаманізмі. Його про-
ходить людина, яка переживає так звану «боже-
ственну хворобу» – шінбьон (sinbyeong 신병) 
[8, с. 11–198, 9, с. 8–143]. Шінбьон проявляється 
як глибока психофізична криза: людина відчуває 
тілесні болі, галюцинації, емоційне виснаження, 
тривожні сни. У цьому стані вона втрачає попе-
редню соціальну суб’єктність і стає лише вмісти-
лищем для прояву волі духів. У шаманській тра-
диції така деструкція суб’єктності розглядається 
як обрання особи для виконання ролі шамана, де 
хвороба є формою примусової ініціації

Цей обряд виконується досвідченою шаман-
кою, яка допомагає новачку пройти через обряд 
прийняття духів. Наприкінці ритуалу нова 
шаманка набуває характеристик посередника між 
світом людей та духів й офіційно включається до 
шаманської спільноти [8, с. 20–45, 9, с. 8–143].

Наерім-гут – не проста формальність, а кри-
тично важливий перехідний ритуал: без нього 



273

Закарпатські філологічні студії

шінбьон не завершується, і людину може очіку-
вати погіршення стану або навіть смерть.

За ван Геннепом [5, с. 12–56]: 1) Ізоляція особи 
через стан шінбьон, відрив від звичного соціаль-
ного середовища. 2) Стадія важкого трансфор-
мативного досвіду, в якому людина усвідомлює 
себе чужою звичайному світу. 3) Після ритуалу 
Naerim-gut особа приймається в коло шаманів, 
отримує новий статус і функцію.

За Тернером [7, с. 18–143], шінбьон – ліміналь-
ний стан соціальної «невидимості», через який 
особа проходить символічне переродження, отри-
муючи доступ до світу духів. Комунітас у Наерім-
гут реалізується через встановлення позастатус-
ного духовного споріднення між наставницею 
(«духовною матір’ю») та новачком («духовною 
дитиною»), що стає основою нової ідентичності.

2. Ритуал Госа-гут (Gosa-gut – 고사굿) 
є однією з форм корейського шаманського обряду, 
який функціонує як модель ініціації нового 
етапу або простору. Це обряд сакралізації почи-
нання (нової справи, переїзду, будівництва), де 
метою є забезпечення удачі та очищення про-
стору від негативних впливів [12, с. 42–69]. 

За ван Геннепом [5, с. 12–56]: 1) Очищення 
простору, створення вівтаря; 2) Контакт із духами 
через ритуальні дії; 3) Вдячність духам, початок 
нової життєвої фази.

За Тернером [7, с. 18–143], фаза лімінальності 
зменшена: тимчасовий ритуальний простір, де 
настає гармонізація буденного і сакрального. Це 
радше стабілізаційний, ніж трансформаційний 
ритуал. 

3. Ритуал Ссітґім-гут (Ssitgim-gut – 씻김굿) 
виконується на Півдні Кореї як обряд очищення 
душі для переходу в загробний світ. Він функці-
онує як «ініціація через контакт зі смертю та її 
подолання» – архетипний мотив, що трансформу-
ється у фольклорні структури [12, с. 10–311].

За ван Геннепом [5, с. 12–56]: 1) Траур, ізо-
ляція родини; 2) Шаман виконує очищення та 
контактує зі світом духів; 3) Завершення трауру, 
повернення до спільноти з новим досвідом.

За Тернером [7, с. 18–143], Ссітґім-гут – це 
типовий лімінальний ритуал, який виконує пере-
хідну і терапевтичну функцію як для душі помер-
лого, так і для спільноти живих. Він утворює 
комунітас, тимчасове позастатусне єднання, 
через яке відбувається емоційне очищення, пере-
хід і відновлення порядку.

4. Ритуал Чіндже (Jinje – 진제) у корейській 
буддійській традиції – це глибоко символічна цере-
монія, що позначає перехід від мирського буття 
до сакрального, особливо в контексті посвяти 

в монахи або глибокої медитативної практики. 
Це не просто акт формального вступу до черне-
чого ордену, а обряд трансформації свідомості, 
який супроводжується медитацією, голодуван-
ням, читанням сутр й ритуальними діями (тут 
можуть бути й інші буддійські практики). Також 
цей обряд використовується в якості поминаль-
ного [9, с. 8–143, 12]. 

За ван Геннепом [5, с. 12–56]: 1) Зречення 
від мирського: обітниці, обряд постригу; 
2) Медитація, очищення, читання сутр, голо-
дування; 3) Прийняття в сангху та отримання 
нової ідентичності або перехід до іншої форми 
існування.

За Тернером [7, с. 18–143], лімінальністю тут 
є простір за межами буденного. Учасники – як 
рідні померлого, так і ченці – переходять у про-
стір, де зникають звичайні соціальні ролі, а сама 
дія відбувається поза повсякденним часом і струк-
турою. Комунітас формується на ґрунті спільного 
споглядання страждання та непостійності.

5. Ритуал ініціації Чондо-че (Cheondo-
jae – 천도재) – буддійський обряд полегшення 
процесу переходу свідомості померлого до іншої 
форми буття. В окремих випадках він виконує 
й ініціаційну функцію для ченців [9, с. 8–143, 
12, с. 5–213]. 

За Ван Геннепом [5, с. 12–56]: 1) Піст, очи-
щення, створення сакрального простору; 
2) Читання сутр, ритуали з водою й вогнем, 
що допомагають увійти в стан поміж світами; 
3) Завершення переходу свідомості до нового 
стану.

За Тернером [7, с. 18–143], лімінальність стосу-
ється і померлого, і виконавця ритуалу. Комунітас 
поєднує живих і мертвих. Для ченця це – ініціація 
в посередника між світами.

Чондо-че не є класичним обрядом ініціації 
живої людини, але сам сюжет смерті та переходу 
зі світу живих до інших світів в ритуалі може 
відображати архетипічні форми ініціації, пов’я-
зані з руйнуванням старої ідентичності та виник-
ненням нової.

2.	 Вплив ритуалів ініціацій на формування 
фольклорної традиції

У ході дослідження було проаналізовано кор-
пус фольклорних текстів із академічних збірок 
(Korean Folk Tales [11], Encyclopedia of Korean 
Folk Literature [12, с. 5–401]) та низку легенд 
і міфів, опублікованих у наукових виданнях. 
До нашого дослідження залучені тексти, що 
належать до типу шаманських епосів (muga), 
які в корейській фольклористиці розгляда-
ються як наративи з ритуальною структурою 



274

Випуск 44 Том 2

переходу. Узагальнений опис цього корпусу 
подає Б. Вальравен [10], а структурні та риту-
альні елементи muga аналізуються в працях 
Кім Х. [14, с. 167–194] та Лі [13, с. 45–78]. 
У цих дослідженнях фольклорні сюжети тракту-
ються як моделі випробування, межового стану 
й очищення, що відтворюють логіку ініціацій-
ної структури. Саме ця загальна характеристика 
корпусу дозволяє розглядати зазначені тексти як 
єдине поле ритуальних наративів, релевантних 
для аналізу через моделі переходу. У наведених 
нижче прикладах показано, як фольклорні казки 
відображають ключові елементи ритуалів ініці-
ації, зокрема структуру переходу за Арнольдом 
ван Геннепом і концепції лімінальності та кому-
нітасу за Віктором Тернером [5, 6, 7].

Фольклорне оповідання «Покинута прин-
цеса Барі»

Аналіз цього сюжету спирається на 
видання Encyclopedia of Korean Folk Literature 
[12, с. 24–26], а також на антропологічні дослі-
дження ритуалів у працях Л Кендел [8, с. 3–48] та 
Т. Кім [9, с. 8–143].

Стислий виклад фольклорного сюжету:
Наратив про сьому доньку короля, покинуту 

через розчарування батьків у відсутності спад-
коємця, є центральним міфом корейського шама-
нізму [12]. Сюжет фокусується на її подорожі до 
підземного світу за ліками для хворих батьків, що 
завершується її трансформацією у божество-по-
кровительку шаманів (момджу) [12, с. 24–26].

Ритуальні паралелі: Наерім-гут (내림굿), 
Ссітґім-гут (씻김굿)

Текст інтегрує моделі ритуалів Наерім-гут 
(криза обранства) та Ссітґім-гут (провідництво 
душ) [8, 9]. Ключові символи тут підкреслюють 
ініціаційний характер мандрівки: переодягання 
у чоловічий одяг маркує відмову від гендерних та 
соціальних ролей; брязкальце постає як сакраль-
ний інструмент посередництва; а народження 
дітей у потойбіччі символізує онтологічне онов-
лення героїні.

Етапи ініціації за моделлю ван Геннепа 
[5, с. 12–56]: 1) народження від «неблагословен-
ного» шлюбу батьків, вигнання немовляти та поз-
бавлення статусу й імені; 2) перетин межі: спуск 
у підземний світ – простір між життям і смертю; 
переодягання в чоловічий одяг – символічна зміна 
ідентичності; використання сакральних предме-
тів; контактування з духами; 3) здобуття боже-
ственного знання, народження дітей; повернення 
в світ живих; порятунок батьків і надання дару 
спасіння; отримання статусу момджу – боже-
ства-заступниці шаманів.

Аналіз за В. Тернером [7, с. 18–143]: У лімі-
нальному стані Барі втрачає королівські привілеї, 
стаючи «ніким». Її діяльність у підземному світі 
ґрунтується не на кастовій приналежності, а на 
солідарності з іншими душами. Це створює поле 
комунітас, де через втрату его та статусу вини-
кає вища духовна єдність, що зрештою і наділяє її 
правом бути заступницею шаманської спільноти.

Фольклорне оповідання «Виникнення 
шаманської Праматері-Богині Чогонг»

Основними джерелами аналізу є Encyclopedia 
of Korean Folk Literature [12, с. 63–64], а також 
інтерпретації шаманських ритуалів у працях 
Л. Кендел [8, с. 32–211] та Т. Кім [9, с. 8–143].

Стислий виклад фольклорного сюжету:
Сюжет про Чогонг та її трьох синів є епічним 

обґрунтуванням спадкової шаманської традиції. 
Донька високопоставленого чиновника, Чогонг, 
переживає обман, внаслідок якого народжує 
трьох синів. Наратив описує вигнання героїні, її 
символічну смерть у підземному палаці та звіль-
нення синами через 14-денний ритуал. Друга 
лінія оповідання – ініціація дочки міністра Ю – 
демонструє механізм передачі сакрального дару 
від божеств до людей [12, с. 63–64].

Ритуальні паралелі: Наерім-гут (내림굿)
Цей сюжет – один із найяскравіших прикладів 

ритуалу Наерім-гут у художньому відображенні. 
Тут ми маємо справу з міфом про походження 
шаманської традиції. Особливість казки – у непря-
мій передачі ініціації: героїня фізично ізольована, 
але трансформація відбувається через її синів, які 
стають знаряддям ініціаційного переходу. Така 
модель в шаманізмі часто трактується як «успад-
кування духів» – коли дух/дар передається не 
напряму, а через кровних нащадків. Магічні атри-
бути (дзвоники, віяла), передані синами, легіти-
мізують статус нової шаманки, перетворюючи 
одиничний містичний досвід на інституційну 
традицію. Символічні елементи, які використо-
вуються в казці: підземний палац – межовий 
простір, де зникає часово-просторова ієрархія; 
14-денний ритуал – тривала ініціаційна фаза; 
ритуальні предмети – засоби перетину межі; побу-
дова храму – матеріальне втілення нової духовної 
ідентичності [12, с. 63–64].

Етапи ініціації за моделлю ван Геннепа 
[5, с. 12–56] для героїні Чогонг: 1) обман й народ-
ження дітей виступають проявом порушення 
порядку; вигнання з дому, ізоляція, життя в злид-
нях; ув’язнення в підземному палаці, що маркує 
її повну соціальну смерть; 2) героїня залишається 
«невидимою», але трансформація відбувається 
через синів; сам підземний палац – місце між 



275

Закарпатські філологічні студії

життям і смертю, межова зона; 3) звільнення, 
побудова храму; проведення першого великого 
ритуалу; отримання статусу праматері шаман-
ської лінії.

Лінія другої героїні: дочки міністра Ю. Цей 
додатковий сюжет додає другий рівень ініціації: 
1) отримання шаманського атрибута в 7 років; 
сліпота як психосоматичний прояв стану шін-
бьон (божественної хвороби); нездатність прове-
сти ритуал у потрібний момент – межова криза; 
2) психосоматична криза (сліпота) та втрата сві-
домості під час ритуалу (символічна смерть «ста-
рого Я»); отримання знань від Чогонг та її синів; 
3) здобуття статусу шаманки [5, с. 12–56].

Комунітас і межовість (за Тернером) 
[7, с. 18–143].

У центральній фазі обидві героїні – і Чогонг, 
і дочка міністра Ю – переживають повне роз-
чинення старої ідентичності. Тут статус геро-
їнь втрачено, особистість розмита, соціальні 
ролі зникли. І лише через участь інших – синів, 
Чогонг, духовних сил – відбувається повернення 
в нову якість. Так постає комунітас, об’єднання 
через межовий досвід, де чинними є не ієрархії, 
а внутрішня здатність до трансформації.

Фольклорне оповідання «Вдячний привид».
Джерела сюжету – Korean Folk Tales: Imps, 

Ghosts and Fairies [11, с. 80–83]; сучасний риту-
альний контекст подає М. Чанг [12, с. 43].

Стислий виклад фольклорного сюжету:
За часів династії Корьо молодий учений 

вирушає до столиці складати державний іспит. 
Мандруючи через гори, він випадково чує див-
ний звук, що доноситься з-під землі. Виявивши 
череп, обвитий корінням, учений ритуально його 
очищає, загортає у папір і перепоховує з підно-
шенням і молитвою [11, с. 80–83].

Уві сні до нього приходить дух – старий з білим 
волоссям, який дякує за милосердя й відкриває 
йому тему та форму завдання, що буде на іспиті. 
Прокинувшись, учений справді зустрічає саме цю 
тему на екзамені й посідає перше місце.

Ритуальні паралелі: Госа-гут (고사굿)
Сюжет фольклорного оповідання глибоко 

перегукується з суттю ритуалу Госа-гут – обряду 
жертвопринесення духам перед початком важли-
вої справи. У реальній практиці Госа-гут супро-
воджується жертвами (часто рис, м’ясо, фрукти), 
закликом духів предків або місцевих божеств 
і проханням про благословення. 

Очищення черепа та перепоховання виступа-
ють тут формою «безкровної жертви». У фоль-
клорній рамці це демонструє, що ритуально адек-
ватна поведінка (повага до мертвих, відсутність 

страху) є ключем до зміни соціального статусу. 
Символ черепа в корейському шаманізмі є амбіва-
лентним: він одночасно є об’єктом страху й кана-
лом для виклику духів; через череп шаман може 
вступати в контакт з душею покійного. В пре-
даставленому сюжеті він діє як символічна точка 
входу до іншого виміру, звідки прийде допомога.

Етапи ініціації за моделлю ван Геннепа 
[5, с. 12–56]: 1) класичний початок трансформа-
ції – момент, коли вчений покидає дім; знахідка 
черепа символізує перетин межі між світами. 
2) вхід у сакральний простір (очищення черепа 
й перепоховання); сон як контакт з потойбіч-
ним. 3) вчений повертається в звичайний соціум, 
але вже в новій якості: людини, благословенної 
духом, а здобуття визнання на іспиті – підтвер-
дження цих змін.

За Тернером, ми маємо справу з короткою, але 
вираженою фазою [7, с. 18–143]. В нічному про-
сторі між світами герой казки втрачає звичне «я» 
і стає відкритим до сакрального. Вранці екзамен 
проявляє зміни, що відбулися.

Фольклорний сюжет «Пісня про нареченого 
Доранга та його наречену» 

Основні джерела: Encyclopedia of Korean Folk 
Literature [12, c. 77–78] та дослідження ритуалів 
у Т. Кім [9, с. 8–143].

Стислий виклад фольклорного сюжету:
У день весілля молодий наречений Доран-

сонбі раптово втрачає свідомість. Попри обряд, 
стан Доран залишається нестабільним, і він 
передрікає власну смерть і незабаром він поми-
рає. Наречена Дорана, Чонджон-Гаксі, не може 
змиритися з втратою й проходить складний шлях 
скорботи та випробувань: постійна молитва, 
піст, тілесні страждання, аскеза й самопожертва. 
Врешті, вона вирішує померти добровільно, щоб 
возз’єднатися з коханим. Їх свідомості єднаються 
у потойбіччі, й Чонджон здобуває репутацію най-
відданішої під небесами [12, с. 77–78].

Ритуальні паралелі: Чіндже (진제)
Представлений фольклорний сюжет є худож-

ньою репрезентацією похоронного ритуалу 
Чіндже, який у корейському буддизмі означає 
обряд переходу свідомості в інший світ. Його 
функція – не просто відправа, а сприяння пере-
ходу та завершення зв’язку між померлим 
і живими [9, с. 8–143].

Чонджон-Гаксі стає учасницею Чіндже не 
лише як та, що втратила, а як та, що здійснює 
ритуал через себе. Вона сама проходить шлях 
трансформації – від звичайної земної жінки до 
сакральної постаті. Ключові ритуальні символи 
тут: тілесні страждання, що символізують акт 



276

Випуск 44 Том 2

очищення й самопосвяти; самоспалення паль-
ців як виразний ритуальний жест самопожертви; 
дорога на перевал, що символізує перехід межі 
(пороговий простір); і, нарешті, самогубство 
стає ритуальним жестом, що повертає втрачену 
єдність з коханим. 

Тут ми маємо справу не з трансформацією 
звичайної жінки в шаманку, а ініціацією в тран-
сцендентний стан через любов, втрату та добро-
вільну смерть. Героїня не контактує з духами як із 
зовнішніми силами – вона перетворюється сама. 

Етапи ініціації за моделлю ван Геннепа 
[5, с. 12–56]: 1) раптова смерть коханого; самоізо-
ляція героїні, перехід в стан втрати та горювання. 
2) Чонджон вчиняє саморуйнівні тілесні покути 
(обрізання волосся, пробиті долоні, самоспа-
лення пальців); героїня переміщується в простір 
без імені, без статусу, позаяк вона вже не наре-
чена, але ще не вдова; повільне перетворення на 
символічно-сакральну постать через безмірну 
любов і страждання. 3) добровільна смерть стає 
завершенням переходу в сакральну постать; воз-
з’єднання з Дораном у потойбіччі; визнання геро-
їні як об’єкта шанування, духовної істоти, яка 
подолала межу між життям та смертю.

За Віктором Тернером, така гранична ситу-
ація створює містичний комунітас між живими 
й мертвими – поле, де відмінності стираються, 
і відбувається поєднання [7, с. 18–143]. 

Фольклорне оповідання «Досвід Хонга 
у пеклі» 

Джерела сюжету – Korean Folk Tales: Imps, 
Ghosts and Fairies [11, с. 171–177]; інтерпретації 
ритуалу подані у Т. Кім та М. Чанг [9, с. 8–143, 
12, с. 32–309].

Сюжет казки:
Ця історія розповідає про чиновника Хонга, 

який несподівано помирає, але прямо під час 
підготовки до похорону оживає. Він приносить 
із собою неймовірну розповідь: його свідомість 
мандрувала потойбіччям. Там він ледь не потра-
пив до пекла через свою гордість, але завдяки 
милосердю Будди отримав шанс побачити все на 
власні очі та повернутися, щоб попередити інших 
про важливість доброго життя [11 с. 171–177]. 

Ритуальні паралелі: Чондо-че (천도재) – 
буддійський ритуал звільнення свідомості після 
смерті [9, с. 8–143,12, с. 32–309].

Сюжет є фольклорною художньою трансфор-
мацією Чондо-че – буддійського ритуалу, спря-
мованого на полегшення переходу свідомості до 
світу світла [9, с. 8–143, 2, с. 32–309].

У випадку з Хонгом ми бачимо інверсію: 
оскільки свідомість ще не виконала свої кармічні 

завдання, ритуальний процес переривається; 
герой отримує друге життя, аби стати медіатором 
між світом живих і мертвих.

На відміну від інших сюжетів, тут трансфор-
мація не пов’язана з шаманським даром чи тілес-
ною кризою – це етично-філософська ініціація. 
Хонг не змінює соціального статусу, але змінює 
світогляд, і саме це – головний результат ритуалу 
Чондо-че в буддійській традиції.

Етапи ініціації за моделлю ван Геннепа 
[5, с. 12–56] : 1) фізична смерть: свідомість Хонга 
залишає тіло; початок переходу. 2) подорож через 
потойбічні простори: пекло, рай, суд; контакт 
з сакральним (Будда), споглядання кармічної 
справедливості. Перебування у стані «ні живий, 
ні мертвий» – ключовий простір трансформації. 
3) повернення до життя; отримання нового ста-
тусу носія істини та свідка потойбічного.

Лімінальність і структура подорожі (за 
Тернером) [7, с. 18–143]: Хонг потрапляє у чисту 
лімінальність: він не має тіла, не має остаточного 
вироку, не належить ні цьому, ні іншому світові. 
Цей простір не лише «між», а й поза структурою – 
він позбавлений часу, статусу, ідентичності. Йому 
дозволено бачити речі, які недоступні живим. Він 
перетворюється з об’єкта ритуалу на його учас-
ника – не лише помирає, а й свідомо спостерігає, 
осмислює, повертається з місією.

Висновки. У межах поставленої мети було 
реалізовано низку дослідницьких завдань, резуль-
тати яких узагальнюються нижче:

1. Щодо першого завдання – реконструвати 
структуру переходу в ключових корейських ініці-
аційних ритуалах:

У цьому дослідженні було реконструйовано 
структуру переходу в ключових корейських 
ініціаційних ритуалах (Наерім-гут, Госа-гут, 
Ссітґім-гут, Чіндже, Чондо-че) на основі трифаз-
ної моделі А. ван Геннепа та концепцій ліміналь-
ності й комунітасу В. Тернера. Аналіз показав, що 
кожен із розглянутих ритуалів містить послідов-
ність етапів відокремлення, межового стану та 
повернення, що формує цілісну модель переходу 
й визначає смислову логіку ритуальної дії.

2. Щодо другого завдання – показати, як еле-
менти цих ініціаційних моделей відтворюються 
у вибраних фольклорних наративах:

У фольклорних ооповіданнях («Покинута 
принцеса Барі», «Виникнення шаманської прама-
тері-богині Чогонг», «Вдячний привид», «Пісня 
про нареченого Доранга та його наречену», 
«Досвід Хонга у пеклі») елементи цієї ритуальної 
структури відтворюються у формі символічних 
сюжетних схем. Вони проявляються через мотиви 



277

Закарпатські філологічні студії

випробування, подорожі до потойбічного, очи-
щення чи повернення з новим статусом. Таким 
чином, фольклорні тексти не дублюють ритуал, 
але трансформують його структурні елементи 
у художню форму.

Отримані результати демонструють, що засто-
сування моделі переходу А. ван Геннепа та кон-
цепції лімінальності В. Тернера є продуктивним 
для аналізу обраних ритуалів та фольклорних 
сюжетів.

У межах розглянутого корпусу ці моделі доз-
воляють виявити спільні мотиви відокремлення, 
межового стану та повернення, а також просте-
жити їхнє художнє переосмислення.

Перспективи подальших досліджень. 
Проведений аналіз може стати основою для 
подальших досліджень впливу релігійної куль-
тури на формування наративних і смислотвор-
чих практик у сучасній корейській літературі та 
культурі.

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ:
1.	Аліменко О. С. Відображення філософсько-релігійного синкретизму у корейській прозі епохи Чосон. Ad 

orbem per linguas. До світу через мови  : матеріали міжнар. наук.-практ. конф., Київ, 25 трав. 2022. Київ : 
Видавничий центр КНЛУ, 2022. С. 7–8.

2.	Костанда І. О. Наративні стратегії як чинник формування історичної свідомості: реконструкція історич-
ної реальності у «Самгук Сагі» та «Самгук Юса». Закарпатські філологічні студії. 2024. вип. 35. С. 156–164. 
URL: https://dspace.uzhnu.edu.ua/jspui/handle/lib/68588 (дата звернення: 24.12.2025).

3.	Голець О. Я. Ритуали ініціації як прояв символу «начала».  Мультиверсум. Філософський альма-
нах.2000. Вип. 14. С. 96–102.

4.	Голець О. Я. Традиціоналізм в релігійній культурі. Вісник Київського національного лінгвістичного уні-
верситету. Серія: Історія, економіка, філософія. 2012. Вип. 17. С. 174–180.

5.	van Gennep A. The rites of passage. Chicago : University of Chicago Press, 1960. 198 с.
6.	Turner V. Dramas, fields, and metaphors : Symbolic action in human society. Ithaca : Cornell University Press, 

1975. 354 с.
7.	Turner V. The ritual process : Structure and anti-structure. Chicago : Aldine, 1969. 232 с. ISBN 9780202011905.
8.	Kendall L. Shamans, Housewives, and Other Restless Spirits: Women in Korean Ritual Life. University of 

Hawaii Press, 1985. 234 с.
9.	Kim T.- gon. Korean Shamanism-Muism / ред. S.- kyung Chang. Jimoondang Publishing Company, 1998. 

199 с. ISBN 898809509 9788988095096.
10.	Walraven B. Songs of the shaman : the ritual chants of the Korean mudang. London ; New York : Kegan Paul 

International, 1994. 307 с. ISBN 071030403. 
11.	 Im B., Bang S., Yi R. Korean folk tales : Imps, ghosts and fairies. London : J. M. Dent & Sons, New York :  

E. P. Dutton & Co.,1913. 233 c.
12.	Chung M. Encyclopedia of Korean folk literature.. Seoul : The National Folk Museum of Korea, 2014. 412 с. 

ISBN 978-89-289-0084-8.
13.	  Lee J.- hwa. Mythic motifs and ritual functions in Korean muga narratives. Korean Journal of Oral Literature. 

2012. Vol. 27(3). С. 45–78. 
14.	  Kim H. The story structure and literary achievement of Princess Bari by shamanic ep ics. Korean Language 

& Literature. 2021. вип. 116. С. 167–194. URL: https://doi.org/10.21793/koreall.2021.116.167.

Дата першого надходження рукопису до видання: 21.11.2025
Дата прийнятого до друку рукопису після рецензування: 19.12.2025

Дата публікації: 31.12.2025


