
229

Закарпатські філологічні студії

УДК 821.161.2-31Лис.09:75.071.1(477)
DOI https://doi.org/10.32782/tps2663-4880/2025.44.2.38

НАЦІОНАЛЬНИЙ ФЕНОМЕН МАРІЇ ПРИЙМАЧЕНКО  
(НА МАТЕРІАЛІ ТРИЛОГІЇ Л. ЛИСЕНКО «СВІТОТВОРЕННЯ ВІД МАРІЇ»)

THE NATIONAL PHENOMENON OF MARIA PRYIMACHENKO  
(BASED ON L. LYSENKO’S TRILOGY “WORLD-CREATION BY MARIA”)

Чолкан В.А.,
orcid.org/0000-0002-6635-2493
кандидатка філологічних наук,

доцент кафедри української літератури 
Чернівецького національного університету імені Юрія Федьковича

У статті зосереджено увагу на знаковій постаті українського культурного простору – Марії Приймаченко, пред-
ставниці «наївного мистецтва», образ якої творчо осмислено і художньо втілено у романі-трилогії Л. Лисенко «Сві-
тотворення від Марії». В історії української літератури – це перший роман, де на основі документальних фактів 
і художнього домислу письменниця всебічно висвітлює життєву і творчу долю мисткині, котра залишила помітний 
слід на ниві українського мистецтва.

Подано огляд художніх і художньо-документальних творів, присвячених видатним діячам українського мисте-
цтва. Водночас у цьому контексті виокремлено виняткове значення роману-трилогії Л. Лисенко про М. Прийма-
ченко для актуалізації й ширшої популяризації образу видатної української народної художниці. Проаналізовано 
основні етапи життя М. Приймаченко, зокрема причини її фізичної недуги та особливості сприйняття навколиш-
нього світу, що відображалося не лише в її малярських роботах, а й у сновидіннях із фантастичними образами та 
нестандартними сюжетами. Часто художниця переносила їх на полотно у вигляді звіриної тематики, що вказує на 
унікальність її творчого почерку. Зокрема, у статті представлено типові назви робіт, що підкреслюють авторську 
звірину серію, а також зібрано найбільш промовисті підписи, зроблені художницею до власних картин. Відповідно, 
з цього випливає ще одна характерна риса творчого таланту М. Приймаченко – звернення до усної поетичної твор-
чості та наявність фольклорних мотивів та образів у її доробку загалом. 

Акцентовано на тому, що Л. Лисенко не тільки майстерно відтворює особливості світогляду художниці, а й про-
стежує її глибокий зв’язок з міфологією, фольклором і народною традицією. Узагальнено, що в цілому творчість 
художниці розвивається у руслі народної традиції. У цьому контексті виокремлена ще одна риса художнього образу 
М. Приймаченко – акцент на її знахарстві та відунстві.

У статті підкреслено, що авторське моделювання художнього образу мисткині перебуває у динаміці розвитку 
й зазнає певних змін.

Ключові слова: мистецтво, звіриний стиль, сновидіння, фольклор, міфологічний, фантастичний, картина, 
народний.

The article focuses on a landmark figure of the Ukrainian cultural space – Maria Pryimachenko, a representative of 
„naive artˮ, whose image is creatively interpreted and artistically embodied in L. Lysenko’s novel-trilogy “World-Creation 
by Maria.” In the history of Ukrainian literature, this is the first novel in which, on the basis of documentary facts combined 
with artistic imagination, the writer provides a comprehensive portrayal of the artist’s life and creative destiny, a figure who 
left a significant mark on the field of Ukrainian art.

The article offers an overview of fictional and fictional-documentary works devoted to prominent figures of Ukrainian 
art. Within this context, it highlights the exceptional importance of L. Lysenko’s novel-trilogy about Maria Pryimachenko 
for the actualization and broader popularization of the image of the outstanding Ukrainian folk artist. The main stages of 
Pryimachenko’s life are analyzed, in particular the causes of her physical illness and the specific features of her perception 
of the surrounding world, which were reflected not only in her paintings but also in dreams filled with fantastic imagery 
and unconventional plots. The artist often transferred these visions onto canvas in the form of zoomorphic themes, which 
points to the uniqueness of her creative style. In particular, the article presents characteristic titles of works that emphasize 
the author’s zoomorphic series, as well as the most expressive captions written by the artist for her own paintings. Accord-
ingly, this reveals another distinctive feature of Maria Pryimachenko’s creative talent – her appeal to oral poetic tradition 
and the presence of folklore motifs and images throughout her oeuvre.

Special emphasis is placed on the fact that L. Lysenko not only skillfully reproduces the peculiarities of the artist’s 
worldview but also traces her profound connection with mythology, folklore, and folk tradition. It is generalized that, overall, 
the artist’s creativity develops within the framework of folk tradition. In this context, another feature of the artistic image of 
Maria Pryimachenko is highlighted – an emphasis on her role as a folk healer and seer.

The article also emphasizes that the author’s modeling of the artist’s image is dynamic in nature and undergoes certain 
transformations.

Key words: art, zoomorphic style, dreams, folklore, mythological, fantastic, painting, folk.



230

Випуск 44 Том 2

Постановка проблеми. В історії української 
літератури є чимало художніх та художньо-до-
кументальних творів, в яких відтворено образи 
українських митців. Це, зокрема, відображено 
у романному доробку В. Врублевської («Соломія 
Крушельницька», 1989), В.  Яворівського 
(«Автопортрет з уяви», 1982) про Катерину 
Білокур, Василя Шевчука «Страсті за Миколаєм 
(Микола Лисенко)» (2007), І.  Корсака «Роман 
О. А. (Олександр Архипенко)» (2023, щоправда, 
незакінчений), У. Глібчук «Алла Горська. 888 кіло-
метр» (2025), А. Аркана «Я, Іоанн…» (2019) про 
Іоанна Георгія Пінзеля тощо, а також у худож-
ньо-документальних творах О. Балабка «Кімоно 
для Баттерфляй» (2022), Б.  Гориня «Любов 
і творчість Софії Караффи-Корбут» (2013, 2015), 
О.  Гавриша «Таємниця Ерделі» (2018) та ін. До 
115 річниці з дня народження української народ-
ної художниці в жанрі «наївного мистецтва», 
лауреатки Національної премії України імені 
Т.Г.  Шевченка М.  Примаченко (Приймаченко) 
(1909–1997) у київському видавництві «Ярославів 
Вал» побачило світ тритомне художнє видання 
журналістки, мистецтвознавиці, громадської 
діячки Л.  Лисенко «Світотворення від Марії» 
(«Переддень», «Введення», «Об’явлення»). 
Слід зазначити, що правопис прізвища худож-
ниці має два варіанти, хоча мисткиня у трилогії 
письменниці свідчить, що називати її треба “…
Приймаченко, бо батько пішов у Примаки до діда 
Федора й баби Пріськи…” [5, с. 343]. Варто взяти 
до уваги і той факт, що роману-трилогії пере-
дувала повість Л.  Лисенко «Життя і час Марії 
Приймаченко» (1985), а тепер, після появи три-
книжжя, авторка планує продовжити розповідь 
про видатну українку вже в наступній, четвертій 
книзі. 

Аналіз останніх досліджень і публікацій. До 
постаті М.  Приймаченко та її мистецької спад-
щини у своїх дослідженнях зверталися О. Берлач, 
О.  Бесараб, Н.  Велігоцька, Т.  Кара-Васильєва, 
Д. Клочко, О. Найден, М. Мурашко, І. Палінський, 
які більшою чи меншою мірою науково осмислю-
вали мистецький феномен художниці. Натомість 
у жанрі художньої прози образ М. Приймаченко 
зринає вперше, що викликає не лише читацький 
інтерес, а й спонукає до наукового прочитання 
тексту, з’ясування концепції творення образу 
художниці на тлі епохи.

Постановка завдання полягає в науковій 
рецепції зображення образу М.  Приймаченко 
в художній літературі, у розкритті актуальних 
питань творчої біографії та принципів моде-
лювання внутрішнього світу мисткині, худож-

ньо-стильових особливостей трилогії, фольклор-
ної основи творчості майстрині пензля тощо. 

Виклад основного матеріалу дослідження. 
Загальновизнаним фактом є те, що у дитячому 
віці, на дев’ятому році життя, дівчинка захво-
ріла на поліомієліт, через що досить швидко 
почала надто серйозно сприймати довколиш-
ній світ, тонко реагуючи на все, що оточувало 
її в рідному селі Болотня на Київщині. У третій 
книзі так званої «сімейної саги» письменниця 
пропонує родинну версію хвороби художниці: 
«Приймаченки вважали, що у дочки не було 
ніякого “поліо”, ніякого гострого вірусного 
захворювання, яке їй передалося через забруд-
нені руки чи зіпсовану їжу і вразило нервову 
систему. Ні і ще раз ні! Дитина перелякалася 
крику батьків, які, через ніч, повертаючись 
із весілля, побачили на воротях білу шма-
тину, замащену чимось червоним, їм здалося – 
кров’ю… Шматина була схожа на… весільну 
“калину”, яку зазвичай чіпляли на паркан після 
першої шлюбної ночі… ЩО МОГЛИ ДУМАТИ 
ТАТО ІЗ МАМОЮ?!!» [6, с. 35]. У творі пока-
зано, як в результаті величезного психологіч-
ного стресу, який пережила малолітня дівчинка, 
її ліва нога внаслідок паралічу та атрофії м’язів 
перестала рости. Важкий фізичний біль Марійка 
тамувала творчістю. Спочатку вона розмальо-
вувала глиною сільські хати, а вже пізніше – 
у 1936 році – була запрошена на курси навчання 
в Центральні експериментальні майстерні 
при Київському музеї українського мистецтва 
на чолі із директором Рудяковим Пименом 
Івановичем. Вишивальниця Тетяна Флору, яка 
помітила талант 28-річної Марії, подає таку 
характеристику мисткині, називаючи її “єди-
ним відкриттям”: “Всі інші – майстри, а вона – 
художник! Дівчина дуже багатогранна і чутлива 
до світу. У неї є самостійне критичне і обра-
зне мислення. Десь скоро будуть пробиватися 
амбіції. Вона ще не вміє працювати із кольором 
чи чимось іншим, але відчуває їх і це дорого-
цінно. Їй зараз потрібен лише час на експери-
менти і для творчої роботи. Її, Боже упаси, не 
треба чіпати, а якщо у найменшому доведеться 
дещо спрямовувати – то тільки акуратнесенько, 
непомітненько, майже косметично […] Мар’я 
вже самостійно визначилась із тематикою мета-
форично-фольклорного світу квітів, людей та 
звірів. Це перфект! […] З нашого боку – тільки 
доброзичливість, а з її – час і творча свобода 
дасть результат, якого ми і не сподівалися!” 
[5, с. 213]. Старостою у групі, де навчалася 
юна Марія, був Іван Макарович Гончар, який 



231

Закарпатські філологічні студії

стане пізніше відомим скульптором, графі-
ком, маляром, фольклористом, етнографом 
і колекціонером. 

Художниця іменує себе так: “Я – Марія, 
Маруся, Мар’я та Маня,… тобто, по-вуличному 
у Болотні – Крива, по-київськи – Прима, Перша, 
значить, а взагалі-то називаюся Приймаченко…” 
[5, с. 343]. На сторінках трилогії зустрічаємо такі 
пестливі варіанти наймення художниці: Марійка, 
Марійця, Марієчка, Маруська, Марусина, 
Марусинка, Марусиночка, Марусенка, Муська, 
Мусічка, Манічка тощо. У селі ж її всі через хво-
робу та ваду ноги називали “Кривою Марією”. 
Що стосується вияву емоцій і почуттів, то Марія 
“гніватися не вміла і не могла – на те треба було 
мати сильне здоров’я” [5, с. 432]. 

Авторка майстерно вкраплює у сюжетну канву 
мотив сновидінь, що увиразнюють тонке сприй-
няття художницею подій навколишнього світу, 
трансформуючись у підсвідомості в химерні 
сюжети та образи. Уражена з дитинства важкою 
хворобою, дівчина заглиблюється у свій вну-
трішній світ, бачить чимало пророчих, яскравих 
снів, які темпераментно оповідає своїм рідним: 
“…Небо отаке синє – в білі пір’їсті хмари! Сонце 
над головою. Я – лечу! А внизу піді мною і наді 
мною – пташки, пташки! Видимо-невидимо, так 
багато! Одні звичайні, другі – якісь, наче, шов-
кові, треті – золоті пави, а четверті – із вишитими 
крильми і малюнок вишивки – мій! […] Скрізь 
цвіти несказанної краси! Придивляюся – ні, це 
не майори, не зозулині сльози, не русалчині гре-
бені, не нічні свічки, не кручені паничі… Це 
наче… квіти з оченятами! …Квіти-посмішки” 
[4, с. 80].

Трилогія Л. Лисенко рясно пересипана снами 
мисткині, які здебільшого мають символічне 
і пророче прочитання. Так, після операції Марія 
“спала й виділа красивий сон: наче Творець 
ходить по їхньому городі в Болотні – від річки 
до садочка і аж до клумби біля цибатого журавля 
на околі. Все навкруг прозоре, а він бере фарбу із 
пальця (як ото в неї!) і кладе на все живе й неживе, 
і воно стає різнобарвним, – несказанно прекрас-
ним!” [6, с. 211–212]. Художниця вміє “відчиту-
вати” значення снів самостійно: “Щодо сну, то не 
приведи, щоби він збувся, – подумала Марія. – Із 
того замурованого млина був тільки один вихід… 
душі в небо. Але то нічого. Ще не час. Проти 
середи видиво не справдиться” [6, с. 221]. Часто 
майбутні картини, на яких будуть зображені її 
чудернацькі тварини, мисткиня бачить у лагідних 
і чудових снах, як-от: “…Серед зими, на великій 
галявині – літо урозповні, земля в цвіту! На березі 

Славути тихо-мирно живуть собі всі її звірі. 
Найперше – здивована Зубрійка із роззявленим 
на квіти ротом… Скаче із гілки на гілку Рожева 
мавпа, збираючи запашні плоди, і Олень їй допо-
магає… У воді із лататтям вигрівається Зелений 
крокодил і незмигно розглядає Фантастичну 
птицю, що чистить своє дорогоцінне пір’я…” 
[5, с. 315–316]. 

Світобачення М.  Приймаченко виходило за 
межі традиційності, оскільки мисткиня прагнула 
якнайглибше осягнути природу взаємозв’язків 
між людським і тваринним, зовнішнім і внутріш-
нім світом людини. Її образне мислення форму-
ється у руслі художньої народної традиції, зокрема 
лубкової естетики, характерної для українського 
XVIII–XIX століть. Творчість М. Приймаченко 
органічно пов’язана з уявленнями, цінностями 
та світовідчуттям народної культури. Тяжіння до 
фольклорних архетипів увиразнюється, напри-
клад, змалюванням фантастичного образу «трьох 
сонць у космосі», наповнюючи його глибин-
ним містичним змістом. Символічне звертання 
до образу «сонця», що уособлює світло і життя, 
підкреслює прагнення художниці до гармонії, 
добра та духовного просвітлення. Звірі, птахи 
та квіти – ось мотиви творів М.  Приймаченко, 
що об’єднуються у серію «Болотнянські звірі» 
(1936–1941). Окремі дослідники вважають, що 
в її творчості несподівано відродилася найдрев-
ніша пам’ять віків – язичницький культ тварин 
і рослин, звіриний орнамент доісторичних часів, 
що традиція народного живопису найтісніше 
поєдналася з переданнями, легендами, повір’ями, 
які назавжди відійшли у вічність. У статті, при-
свяченій художньо-смисловій багатогранно-
сті звіриної серії М. Приймаченко, О. Берлач та 
О. Лесик-Бондарук зазначають, що «Фантастичні 
звірі на картинах художниці виступають не лише 
головними персонажами – вони уособлюють 
ті чи інші почуття та послання, які художниця 
хотіла донести іншим. Укрупнені форми небаче-
них звірів, справжня злива кольорів у поєднанні 
з орнаментальною розробкою тулуба слугують 
створенню вражаючого своєю емоційною силою 
образу» [1, с. 5]. 

Художнє мислення мисткині здатне “олюдню-
вати” природу. “З неба я бачила у нашому болоті 
не тільки хатніх та лісових звірів, але й невідо-
мого чотириголового звіра вкупі з допотопною 
удовихою. І гуляли вони серед чортового зілля, 
страхополоху та гадючої цибулі. Такі вони, знаєте, 
величезні, дивочні й зовсім не злі…” [4, с. 81], – 
продовжує свою пристрасну оповідку дівчина. Усі 
ці дивні тварини (звірі та птахи) сповна запов-



232

Випуск 44 Том 2

нять пізніше художні картини з подекуди незро-
зумілими назвами-новотворами: “Хвостов’яз” 
[8, с. 23, 46–47]; “Хвостов’язка” [8, с. 60–61]; 
“Бовкун” [8, с. 98]; “Чуліндра на Вкраїну завітала 
і хлібом поздоровляє з Новим роком усіх людей” 
[8, с. 103]; “Пудболіст” [8, с. 107]; “Леваха по 
полю ходить і діла не робить, дивиться, щоб де 
поживиться” [8, с. 137]; “Чуліндра у саду гуляє, 
пісню співає, пташок розвеселяє” [8, с. 140]; 
“Чаплун пасеться” [8, с. 174]; “Лекаха любить по 
полю ходить, комахи збирать, людям помагать” 
[8, с. 179]; “Рибна птиця” [8, с. 189]; “Горохове 
чучело” [8, с. 197, 246]; “Носороб” [8, с. 265]; 
“Зубатий прус везе орла з орлицею” [8, с. 270]; 
“Малий чапайонок катається на коні…” [8, с. 282] 
тощо. На нашу думку, назви “чаплун”, “чапайо-
нок” (із демінутивними суфіксами) походять від 
інфінітива “чапати”, що, за великим тлумачним 
словником сучасної української мови [2, с. 1370], 
означає – повільно ступати, іти не поспішаючи. 

«Звірина» тематика (ще називають роботи 
мисткині «звіриний епос» [11, с. 44]), надзви-
чайно колоритна і достатньо об’ємна, що під-
тверджується у творі згадками назв робіт понад 
два десятки разів (“Звір”, “Фантастичний звір” 
(обидва – 1936), “Звірі судяться” (1937), “Звір 
Прус” (1960), “Звірі в гостях у лева” (1962), “Звір 
гуляє”, “Фантастична звірина” (обидва – 1971), 
“Звір з довгим хвостом” (1975), “Гороховий звір”, 
“Фантастична звірина”, “Звірячий цирк” (усі 
три – 1977), “Звір-хохотун” (1980), “Звір-галасун” 
(1981), “Звір зубрій” (1983), “Звір лапи склав” 
(1986), “Стародавній болотяний звір” (1987), 
“Дикий звір”, “Болотяний звір бородатий” (оби-
два – 1988), “Ця звірина сама себе ссе” (1993), 
“Звір зубатий”, “Звір український” (обидва – 
1994). Примітною рисою більшості мистецьких 
творів художниці є наявність розлогих комента-
рів-пояснень, що так само рясніють на сторінках 
твору: “Галасує, рот не закриває і з цього нічого не 
має” (1981) [8, с. 150]; “У цього звіра зуби більші, 
а хвіст малий – нема чим мухи одганять” (1983) 
[8, с. 240]; “Цей звір страшний, да не чує – вуха 
малі” (1983) [8, с. 241]; “Цей звір позіхає і дружби 
ні з ким не має” [12, с. 120]; “Людина п’є, да 
доп’ється, да стає звіром: очі вирячає, сім’ю не 
понімає і знущається” (1985) [8, с. 192]; “Цей 
звір сильно рота роззявляє, да зубів не має, да 
комар за носа кусає” (1987) [8, с. 182]; “Цей звір 
забіг у горох, а в горосі нема його й досі” (1989) 
[8, с. 228]; “Звірок у квітках весело шагає по 
Вкраїні” (1994) [8, с. 258], що дозволяють краще 
зрозуміти той глибинний підтекст, який закладала 
мисткиня у свої картини. 

Якось під час екскурсії у Києві, оглядаючи 
будинок із химерами архітектора В. Городецького, 
художниця мала можливість познайомитися із зві-
риним стилем майстра. Це ще більше посилило 
її інтерес до зображення фантастичних звірів. 
Улюблений прийом М.  Приймаченко – «олюд-
нення», «бо ж на її малюнках звірі – це ті ж люди, 
а люди – ті ж звірі» [12, с. 91]. У художній біографії 
Л. Лисенко відштовхується від факту, що худож-
ниця, ознайомившись із книгою казок І. Франка 
«Коли ще звірі говорили», пригадала, як «…з дале-
кого дитячого віку вона взяла собі до подумання, 
що ЗВІРІ РАНІШЕ МОГЛИ ГОВОРИТИ! Звірі 
колись були СХОЖИМИ НА ЛЮДЕЙ і їх можна 
малювати НІБИ ОЛЮДНЕНИМИ!» [6, с. 382]. 
У цьому контексті варто зазначити, у трилогії 
письменниці часто подається негативна характе-
ристика злочинних дій тих, хто понаїхав у село 
Болотню: «Звірі, а не люди були! Огидні, хижі, 
кровожерні потвори з якогось іншого світу!» 
[4, с. 41]. Спостерігаючи за тим, що відбувається 
довкола, молода художниця називає цих персона-
лій не інакше, як «звіролюдьми» [4, с. 56]. 

Для розрізнення своїх звірів художниця вико-
ристовує принцип кольороназви: «Рожевий звір», 
«Помаранчевий звір», «Синій звір», «Зелений 
звір», «Жовтогарячий звір», «Фіолетовий звір», 
«Коричневий звір», «Чорний звір». Крім того, 
національний складник відіграє ключову роль 
у творенні картин, що підкреслюється націо-
нальною приналежністю місцевої фауни. Так, 
зображаючи картину «Цей звір вийшов із-за гір» 
(1978), художниця одягає героя у вишиту сорочку, 
додає вуса, як у запорожця, зображає лелек серед 
пишних квітів. 

Образ головної героїні у тритомній сазі посту-
пово змінюється, отже, перебуває у динамічному 
розвитку. Відповідно це відображається і на твор-
чості художниці. Кожна нова мистецька робота 
М.  Приймаченко була результатом того, що від-
бувалося у її житті, що вона бачила, чула. Тому 
Людмила Лисенко, занурюючись у творчий про-
цес мисткині, у своїх описах моделює почуття, 
які, на її думку, могли б переповнювати душу 
художниці, коли виникав новий образ в уяві: 
“Щось дивне мигнуло перед Марусиними очима, 
вона не встигла те розгледіти й запам’ятати, 
а думка запрацювала, і то – дуже сильно запра-
цювала: “Чекай-но, чекай-но! Це ж був отой 
чудернацький образ у народній пісні: “ЗОЛОТЕ 
ПІР’Я ЩУКИ-РИБИ”!!! […] Як завжди у подіб-
них випадках, засвербіли пальці лівої (сердечної!) 
руки і Марусі захотілося перенести оце видиво 
з уяви на папір. Вона взяла зі столу серветку, 



233

Закарпатські філологічні студії

дістала олівець із глибини штапельної спід-
ниці й почала робити розводи під небо, в якому 
буде плавати-гуляти золотопера щука-риба або 
літатиме птиця із крилами-рибами… Ось така 
цікава й страшнувато-жаска злука неба й води!” 
[5, с. 531–532].

У творчому доробку української художниці 
є, наприклад, картина “Рибна птиця”, написана 
гуашшю 1989 року. Ця робота нагадує постчор-
нобильський апокаліпсис (у червоних крилах 
птиці зображено дві рибини, а над її головою про-
літають двоє чорних птахів). Раніше, у 1981 році, 
М. Приймаченко написала картину (нині – у при-
ватній колекції Олега Пінчука), до якої запро-
понувала власний коментар: “Лебідь і бусел, 
щука і жаба, і рак узялися хазяйнувать, кож-
ному хліба по хурі взять – нічого не получилося 
у їх” [8, с. 227]. Цей твір є своєрідною алюзією 
на відому байку Леоніда Глібова “Лебідь, Щука 
і Рак”, хоча мисткиня, по-своєму інтерпретуючи 
художній твір, додає від себе ще й образи Бусла 
та Жаби, дотримуючись головної думки байкаря, 
висловленої у фіналі: “Хто винен з них, хто ні – / 
судить не нам / Та тільки хура й досі там”. 

Отже, творчість художниці розвивається 
виключно у руслі народної традиції. На це вка-
зують головно події трилогії, вплетені у контекст 
християнських свят, відповідно до яких з прадав-
ніх часів і до сьогодні живуть українці. Так, три-
книжжя починається з вказівки на біографічний 
факт, за яким Марія “майже весь десятий [рік. – 
Уточнення наше] лежала, тільки десь у грудні, 
під Миколая, почала ходити два-три метри через 
хату” [4, с. 77]. У одному зі снів, які дівчинка 
розповідає рідним, вона уточнює, що, літаючи, 
бачить чимало барвистих квітів, а події відбува-
ються влітку, у “час до Першого Спасу” [4, с. 80]. 
Героїня роману з дитинства через важку хворобу 
тіла була дуже спостережливою, тому зауважу-
вала всі прикмети природи, вміючи їх добре “від-
читувати”: “…На липневого Афіногена замовкали 
останні пташки і, як Маруся помітила, надзви-
чайно рано почали збиватися до вирію перші 
вервечки журавлів над містом. […] Вже зараз із 
їхньої поспішної підготовки до відльоту у теплі 
краї можна прикинути, що зима буде ранньою 
і студеною…” [6, с. 89].

У творі юна М.  Приймаченко постає як 
відунка, котра допомагала “одним від неплідно-
сті, іншим відвертала неміч, ще комусь знімала 
родове прокляття, пристріт чи порчу. […] Уміла, 
наприклад, уберегти від поганого ока, встано-
вити защиту від завидків, ворогів чи невезіння” 
[6, с. 82–83]. Шептуха, як правило, спиралася 

у своїх маніпуляціях на християнський кален-
дар: “…У Перунів тиждень, а саме – на Прокла, 
коли починаються перші зажинки і беруть про-
бувати перші огірки, – оце якраз можна лічити 
пристріт і проганяти вроки Прокловою росою” 
[6, с. 83]. Марія щиро не лише вірить у те, що 
“цілий рік – крім зими і холодної осені – можна 
багато чого лікувати чарівним сном” [6, с. 83], 
але й пропонує свій “рецепт” фізичного зцілення 
людини: “…Вас спіткала якась болячка. Скажем, 
крижі так ломить, що і не встати. Нада відщи-
тати від своєї хати дев’яту межу, якось добра-
тися до неї і лягти там спати. Прямо на межу. 
Уві сні вам привидяться духи, що стали причи-
ною хвороби. І в то саме мгновеніє треба бігцем 
втікати додому, а болєзнь ТУТ, НА МЕЖІ, зали-
шиться…” [6, с. 83]. І найголовніша її вимога – 
глибока віра хворої людини у власне зцілення, 
без чого неможливо позбудитися недуги. Маючи 
високу температуру, Мар’я сама себе лікує замов-
ляннями, думаючи, що жар узявся від переляку: 
“…І дівоче, і парубоче, – іди в ліс! Іди в ліс! Іди 
в ліс!” [6, с. 117]. Знаково, що і операцію худож-
ниці робили на Третього Спаса, який у Болотні 
“називався “Горіховий”, бо починали збирати 
горіхи, у Іванкові – “Полотняний”, – жінки про-
давали свої полотна на іванківському ярмарку. 
А у Сікачах та в Чорнобилі цей Спас величали 
“Хлібним”, бо там завжди випікали найкращі на 
Поліссі хліби із нового урожаю…” [6, с. 124–125].

У романній трилогії Л.  Лисенко змальовує 
свою героїню такою, що з молодих років разом 
із хворобою отримала водночас і дар пророцтва. 
Так, ще задовго до 1986 року, дівчина передба-
чила Чорнобильську катастрофу. У творі цей факт 
з біографії художниці яскраво підкреслено: “Ой 
люди-людоньки, – звірі помежи вас! […] На вас 
наслане ціле родове прокляття з цих недалеких 
лісів чорнобильських, – от чого треба боятися!!! 
Тут ні голос, ні казка, ні примова, ні свічка, ні 
хрест, ні осиновий кіл, – нічого нікому вже не 
поможе. Тільки гураганний вогонь може випекти, 
випалити цю напасть дощенту, і то – вогонь, 
не людьми розкладений, а вчинений розгніваним 
Богом. Все отуто, в цих околицях спалахне, люди 
погибнуть і потім будуть вмирати тисячами” 
[4, с. 95].

Художній текст трилогії Л. Лисенко наскрізь 
просякнутий великою кількістю зразків усної 
народної поетичної творчості. Оскільки Марія 
виростала у селі, авторка унаочнює особли-
вості сільської культури, що вказує на міцний 
зв’язок з народною творчістю. Так, приїхавши 
на відпочинок додому, під час зустрічі з ріднею 



234

Випуск 44 Том 2

дівчина згадує “українську пісню (…весільну.., 
в якій були такі слова: “Дякую вам, ВОРОТА, що 
стояла хлопців рота… Дякую вам, ПОРОГИ, 
що збивали хлопці ноги…” [6, с. 7]. Далі героїня 
мудро розмірковує: “Ніби, якісь не зовсім… око-
вирні слова та цілі вирази, які раніше НІЯК не 
могла збагнути! ЗА ЩО наречена у пісні дякує 
ВОРОТАМ, ідучи із батьківської хати до наре-
ченого? За що дякує ПОРОГАМ, об які хлопці 
збивали ноги? За що дякує ВИШНІ, яка ховала 
її “із хлопцем пишним?”. А зараз збагнула! 
Зрозуміла! Це людину так заповнює щастя 
від усього живого і сущого, що аж перелива-
ється через край, що хочеться всім та всьому 
низенько кланятися і за все казати “спасибі, 
спасибі й спасибі, дорогі мої!”» [6, с. 7]. Чимало 
сюжетів робіт художниці пов’язані з народними 
піснями. На це письменниця звертає особливу 
увагу: “Марія теж собі запланувала на шкільну 
виставку три картини за мотивами україн-
ських народних пісень і вибрала серед них за 
мелодіями “За городом качки пливуть”, “Ой, 
у полі криниченька” та “Стелися, барвінку, 
низенько, Присунься, козаче, бли-близенько”» 
[6, с. 508]. Алюзією на українську народну 
пісню “Із-за гори кам’яної” [9, с. 107] є кар-
тина Марії Приймаченко із підписом-інтерпре-
тацією авторки “Літа мої молодії, зупиніться 
хоч на калиновім мості, та прийдіть до мене 
в гості” [12, с. 34–35]. Мова і думки молодої 
художниці переповнені рядками з українських 
народних пісень, як-от: “Може і в неї [Марії. – 
Уточнення наше] прокинулася би ота любов, 
оте “кохання звечора до рання?”» [4, с. 67]. 
Виростаючи серед розмаїття зразків народного 
фольклору, звичаїв та традицій, художниця 
була дуже чутливою до музики, що засвід-
чує її особливу реакцію на класичні шедеври. 
Так, “увертюра “Запорожця за Дунаєм”, як 
пише Людмила Лисенко, у напівтемному залі 
приголомшила Марію своєю силою й красою, 
і аж до хижаків у міжпліччі – злякала. […] 
Виявляється, музика – дуже сильне мисте-
цтво…” [5, с. 152–153]. 

Натомість легенда про снігурів, у якій розпо-
відається, що“…Один сірий пташок, побачивши 
у Єрусалимі жахливу страту Сина Божого, витяг-
нув колючку із тернового вінка на закривавленому 
чолі Ісуса, і на грудях пташка залишився червоний 
слід назавжди. Так у природі з’явилися червоно-
груді та чорнокрилі снігурі” [6, с. 334], спонукала 
художницю до появи роботи, яку вона підписала 
“СНІГУРЦІ” 1937 р. Болотня” [6, с. 334]. На жаль, 
у списку творів Марії Приймаченко, датування 

яких починається з 1940 року [8, с. 330–343], ця 
робота відсутня. 

Науково осмислюючи мистецький доробок 
М. Приймаченко, український митець, доктор 
мистецтвознавства, збирач і дослідник витворів 
народної культури О.  Найден слушно зазначає, 
що її роботи “тематично і сюжетно пов’язані 
з пісенно-поетичним фольклором, прислів’ями, 
приказками, загадками, віршованими висловами 
самої художниці” [10, с. 242] та вказує на унікаль-
ність художнього мислення мисткині.

Потрапивши на навчання до Києва, худож-
ниця, гуляючи по Подолу, порівнює себе із 
царівною-жабою та Кривенькою Качечкою (алю-
зії на однойменні українські народні казки). 
Адже “ТРИЧІ Марії “скидали пір’ячко” ДЛЯ 
ПОЛЬОТУ: Степан Тимків, Марко і ось тут, 
зараз, – педагоги й художники із лаври” [6, с. 63]. 
Символічну функцію тут виконує цифра “три”, 
яка має сакральне значення. Водночас велике 
місто дає змогу молодій художниці безпосеред-
ньо познайомитись з визначними діячами укра-
їнської культури першої третини XX століття. 
Так, “робота над прикрасами повернула спо-
гадами у той прекрасний час, коли вона робила 
витинанки для кінокартини САМОГО Івана 
Петровича Кавалерідзе!” [6, с. 227]. Така творча 
співпраця дала змогу мисткині пізнати всі таланти 
великого майстра, який “і пам’ятники ставив, 
і для театру писав, і кіно знімав… Узявся за 
“Наталку Полтавку” і зробив першу українську 
кінооперу…” [6, с. 227]. Режисер франківського 
театру Гнат Юра просить “її забігти (забігти?!) 
в театр і на манекенах зняти мірки майбутніх 
вишивок рішельє для кількох костюмів “Весілля 
Фігаро” та вистави “Дон Карлос”» [5, с. 293]. 
З особливим трепетом Марія Приймаченко зга-
дує, як до них на факультативні лекції приходили 
Михайло Бойчук, Василь Седляр та Іван Падалка, 
яких пізніше було жорстоко вбито. 

Під час навчання художниця неоднора-
зово слухала автора “Сонячних кларнетів” 
Павла Григоровича Тичину. “За Тичиною дуже 
цікаво говорив Федір Кричевський та Анатоль 
Петрицький, захоплююче – Левко Ревуцький, зво-
рушливо – Іван Кавалерідзе, зачаровано – Гнат 
Юра, збуджено – Григорій Вірьовка, надиха-
юче – Василь Касіян та Михайло Дерегус…” 
[5, c. 517]. Вона бачила оперну співачку Оксану 
Петрусенко [5, с. 518]. Письменниця описує, 
як М.  Приймаченко запросили на вечір-зустріч 
з М. Бажаном, який читав свою знамениту поезію 
“Людина стоїть в зореноснім Кремлі”. Знаковим 
у житті художниці було її знайомство з колишньою 



235

Закарпатські філологічні студії

співачкою хору М. Леонтовича у Київському уні-
верситеті Г. Поляруш, яка на момент знайомства 
працювала художнім керівником хору вищого 
музично-драматичного інституту на Хрещатику 
та викладачем народної консерваторії. 

Спілкування з відомими діячами літератури 
і мистецтва дозволило художниці вийти за межі 
власного творчого досвіду. Усе це справляло 
неабиякий вплив на її світогляд, збагачувало й роз-
вивало мистецьку уяву. Це засвідчує й організо-
вана виставка у Києві, де поруч із художніми робо-
тами М.  Приймаченко, розмістили “експресивні 
картини найвідомішого класика українського 
розпису Ганни Собачко-Шостак і чарівливо-за-
гадкові картини Катерини Білокур із яготин-
ської Богданівки” [5, c. 507]. У романі-трилогії 
авторка деталізує на захопленні М. Приймаченко 
творчістю інших видатних майстрів: «Марія 
відразу пішла до тих робіт і до початку висту-
пів не могла від них «відлипнути», бо багато чого 
доброго ро ці композиції (чи полотна) вже чула, 
утім авторів у житті не стрічала й бачила їхні 
твори тільки у вигляді репродукцій у журналах» 
[5, с. 507]. Тому такі мистецькі події відкривали 
нові обшири світосприйняття художниці. 

Авторка-упорядниця альбому, присвя-
ченого творчому доробку М.  Приймаченко, 
Н. Велігоцька, акцентуючи на феномені її мис-
тецтва, узагальнює свої спостереження у фор-
мулі: “Приймаченко – це стиль” [11, с. 7], який 
містить “риси конструктивності (30-ті роки), 
гармонійності (60–70-ті роки) та декоративності  
(80-ті роки)” [11, с. 125].

Висновки й перспективи подальшого 
дослідження. Отже, творчість М.  Приймаченко 

є самобутнім явищем української культури, її 
ідентифікаційним кодом, символом боротьби 
за утвердження свого, рідного, автентичного, 
зброєю у руках нашого народу. Чи не особли-
вої актуальності, нового звучання і розуміння 
нині, на четвертому році повномасштабного 
вторгнення росії на територію України, набу-
ває висловлювання письменниці, яке у трилогії 
стосувалося тодішньої влади могутнього СРСР: 
“У нашого народу забагато свободи, забагато 
хисту, майстерності, уміння, краси, пошани до 
матеріалу й людей і саме тому, напевно вони так 
смертельно небезпечні для власті, що їх треба 
тільки уничтожити…” [5, с. 242]. В усі часи 
боротьби за незалежність і власну державність 
духовна сила народу була і залишається найбіль-
шою загрозою для імперських режимів.

 У трилогії Л.  Лисенко “Світотворення від 
Марії” (“Переддень”, “Введення”, “Об’явлення”) 
постає образ самобутньої художниці, великої 
патріотки України – М. Приймаченко, яка у над-
складні часи XX століття, попри фізичні випро-
бування, душевні переживання, зуміла створити 
у своїх картинах власний художній Всесвіт, про-
славивши рідну землю з її предковічними зви-
чаями, традиціями і обрядами. У цьому й поля-
гає художня вартість роману, що репрезентує 
не лише глибину й багатовимірність образу 
М. Приймаченко, а й вирізняється значним куль-
турологічним потенціалом, адже увібрав у себе 
багатющу народну духовну спадщину, яскравим 
виразником якої була художниця. Твір спонука-
тиме до нових концептуальних досліджень як 
у літературознавчому, так і фольклористичному 
та мовознавчому аспектах. 

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ:
1.	Берлач О., Лесик-Бондарук О. Мистецька оригінальність і художньо-смислова багатогранність дивовиж-

них звірів Марії Приймаченко як унікальне явище українського живопису та світового мистецтва. Fine Art and 
Culture Studies. 2021. Вип. 1. С. 3–9. URL : https://evnuir.vnu.edu.ua/bitstream/123456789/20186/1/159.pdf (дата 
звернення: 06.11.2025). https://doi.org/10.32782/facs-2021-1-1

2.	Великий тлумачний словник сучасної української мови / уклад. і гол. ред. В. Т. Бусел. Київ ; Ірпінь : ВТФ 
“Перун”, 2001. 1440 с.

3.	Кара-Васильєва Т. Марія Приймаченко. Українки в історії / за ред. В. Борисенко. Київ : Либідь, 2004. 
328 с. 

4.	Лисенко Л. Світотворення від Марії : роман у трьох книгах. Кн. 1 : Переддень. Київ : Ярославів Вал, 
2023. 575 с. 

5.	Лисенко Л. Світотворення від Марії: роман у трьох книгах. Кн. 2 : Введення. Київ : Ярославів Вал, 2023. 
567 с. 

6.	Лисенко Л. Світотворення від Марії: роман у трьох книгах. Кн. 3 : Об’явлення. Київ : Ярославів Вал, 
2023. 526 с. 

7.	Макущенко М. Таємне життя дивозвірів Марії Примаченко. Львів : Видавництво Старого Лева, 2024. 
34 с. 

8.	Марія Приймаченко. Мистецький альбом з приватних колекцій / упоряд. О.  Левченко ; авт. ст. : 
М. Жулинський, О. Левченко ; вступ. сл. О. Олійник. Київ : Оранта, 2007. 344 с.



236

Випуск 44 Том 2

9.	Моісеєнкова Л., Марциновський П. Українські народні пісні. Сімферополь : Бізнес-Інформ, 2005. 480 с.
10.	Найден О. Міф. Фольклор. Форма. Образ. Київ : Видавець Олег Філюк, 2016. 317 с. 
11.		 Приймаченко М. Марія Приймаченко : альбом / авт.-упоряд. Н. Велігоцька. Київ : Мистецтво, 1994. 

132 с.
12.	Рубан М. Марія Примаченко : біографія. Київ : Агенція “ІРІО”, 2020. 128 с. 

Дата першого надходження рукопису до видання: 17.11.2025
Дата прийнятого до друку рукопису після рецензування: 19.12.2025

Дата публікації: 31.12.2025


