
203

Закарпатські філологічні студії

УДК 821.161.159.964.2 
DOI https://doi.org/10.32782/tps2663-4880/2025.44.2.34

ДВОВИМІРНА ДІАЛЕКТИКА ПСИХОАНАЛІЗУ  
В ЛІТЕРАТУРНО‑ХУДОЖНЬОМУ ДИСКУРСІ: ПРОБЛЕМИ ТА ПЕРСПЕКТИВИ

TWO-DIMENSIONAL DIALECTICS OF PSYCHOANALYSIS IN LITERARY  
AND ARTISTIC DISCOURSE: PROBLEMS AND PROSPECTS

 
Печарський А.Я.,

orcid.org/0000-0003-4154-8956
доктор філологічних наук,

професор кафедри української літератури
Львівського національного університету імені Івана Франка

Стаття присвячена вивченню двовимірної діалектики психоаналізу в літературно-художньому дискурсі. На 
основі аналізу української прози першої третини ХХ ст. встановлено взаємозв’язок християнської трихотомії (тіло, 
душа, дух) із психоаналітичною двовимірною (тіло, душа) діалектикою вчення про природу людини. Актуалізований 
при тім літературознавчий інструментарій дозволяє адекватніше й глибше сприйняти та дослідити в літератур-
но-художніх вимірах антропологію неусвідомленого психічного. Наукова об’єктивність міждисциплінарної інтеґра-
ції психоаналізу та християнської антропології полягає в тому, що певні відкриття в психоаналізі, а саме: роль 
несвідомого, едіпового комплексу, первинної сцени, конфлікту, перенесення, спротиву, проективної ідентифікації та 
інших механізмів і структурних інстанцій (Воно, Я, НадЯ) людської психіки в терапевтичному процесі є спорідне-
ними з християнським «універсумом сповіді» для розв’язання внутрішньої проблематики душі людини. У цьому 
аспекті розглянуто проблематику психоаналітичної двовимірної діалектики вчення про природу людини, яка допов-
нюється  богословською концепцією «семи смертних гріхів».  На жаль, її методологічна перспектива інтерпрета-
ції в межах християнського світогляду не надобула продовження в психоаналізі. Хоча чимало психоаналітиків, 
зокрема Е. Фромм, К. Горні, В. Франкл та ін. розглядали явище любові як «функцію» з динамічним розумінням її 
«норми» (сенсу життя) та «невротизації». Чимало біографічних ремінісценцій потрапляє в художню площину так 
званої «поетики невисловленої науковості», де автор-психоаналітик, патологізуючи соціальну поведінку людини 
на рівні інтерперсональних феноменів, намагається словом зцілити її духовно надломлений стан душі. Зрештою, 
простежується і зворотний бік справи. Адже митець, як і його герої, також є людиною зі своїми внутрішніми пробле-
мами (невротизацією), пристрастями, комплексами, бажаннями, невдачами й успіхами. Наприклад, такі твори як 
«Золоті Ворота» В. Пачовського, «Дума пралісу» О. Турянського, «Блакитний роман» Г. Михайличенка, «Вертепі» 
А. Любченка, «Золоті лисенята» Юліана Шпола та ін. засвідчують широкий діапазон наведеної проблематики. Зде-
більшого трапляється, що особистість автора неспівмірна з його творчістю. Це так звана «поетика парадоксу», 
ахіллесова п’ята літературно-психоаналітичної парадигми, що створює опозиційний зв’язок між елементами психо-
біографічного методу аналізу та художньо-естетичного. Той факт, що лейтмотив любові (здебільшого невротизова-
ної) – найпоширеніший мотив у художній літературі всіх часів і народів, є свідченням того, що література, свідомо 
чи несвідомо, завжди перебуває в євангельських пошуках «Шляху, Істини й Життя». 

Ключові слова: двовимірна діалектика психоаналізу, християнська трихотомія, тіло, душа, дух, текст, автор, 
герой, наратор, образи-символи, невроз, пристрасті, чесноти, сповідь, терапевтичний альянс. 

 
The article is devoted to the study of the two-dimensional dialectic of psychoanalysis within literary and artistic dis-

course. Based on an analysis of Ukrainian prose from the first third of the 20th century, it establishes the correlation 
between the Christian trichotomy (body, soul, spirit) and the psychoanalytic two-dimensional (body, soul) dialectic in the 
doctrine of human nature. The literary studies tools employed here make it possible to perceive and explore more ade-
quately and deeply, within literary and artistic dimensions, the anthropology of the unconscious psyche. The scientific 
objectivity of the interdisciplinary integration of psychoanalysis and Christian anthropology lies in the fact that certain 
discoveries in psychoanalysisnamely, the role of the unconscious, the Oedipus complex, the primal scene, conflict, trans-
ference, resistance, projective identification, and other mechanisms and structural instances of the human psyche (Id, 
Ego, Superego) in the therapeutic processare akin to the Christian «universe of confession», which serves to resolve the 
internal issues of the human soul.

In this context, the issue of the psychoanalytic two-dimensional dialectic of the doctrine of human nature is examined, 
supplemented by the theological concept of the «seven deadly sins». Unfortunately, its methodological perspective of 
interpretation within the Christian worldview did not find further development in psychoanalysis. Yet many psychoanalysts, 
including E. Fromm, K. Horney, V. Frankl and others, considered the phenomenon of love as a «function» with a dynamic 
understanding of its «norm» (the meaning of life) and its «neurotization». A considerable number of biographical reminis-
cences enter the artistic realm of the so-called «poetics of unspoken scientificity», where the author-psychoanalyst, pathol-
ogizing a person’s social behavior at the level of interpersonal phenomena, attempts through words to heal their spiritually 
fractured state of soul. Ultimately, the reverse side of the matter also becomes apparent. After all, the artist, like his char-
acters, is also a human being with his own internal problems (neuroticization), passions, complexes, desires, failures, and 
successes. For example, such works as «The Golden Gate» by V. Pachovskyi, «The Forest’s Lament» by O. Turianskyi, 
«The Blue Novel» by H. Mykhailychenko, «The Nativity Plays» by A. Liubchenko, «The Golden Fox Cubs» by Yulian 
Shpol, and others demonstrate the broad range of the issues mentioned above. Most often, the author’s personality does 
not correspond to his creative output. This is the so-called «poetics of paradox», the Achilles’ heel of the literary-psycho-



204

Випуск 44 Том 2

analytic paradigm, which creates an oppositional relationship between the elements of the psychobiographical method 
of analysis and the artistic-aesthetic one. The fact that the leitmotif of love (mostly neuroticized) is the most widespread 
motif in artistic literature of all times and peoples testifies to the idea that literature, consciously or unconsciously, is always 
engaged in the Gospel search for «the Way, the Truth, and the Life».

Key words: two-dimensional dialectic of psychoanalysis, Christian trichotomy, body, soul, spirit, text, author, character, 
narrator, symbolic images, neurosis, passions, virtues, confession, therapeutic alliance.

Постановка проблеми зумовлена вивченню 
різноманітних аспектів двовимірної діалектики 
психоаналізу в літературно‑художньому дискурсі 
(на прикладі української прози перших декад 
ХХ  століття). Запропоновано методологічний 
літературознавчий інструментарій міждисциплі-
нарної модифікації концептуальних положень 
психоаналізу та християнської антропології, опо-
середковані в «тілесних», «душевних» і «духов-
них» модусах художнього слова творчості 
письменника. Адже, за Ґ.‑В.‑Ф.  Геґелем, метод 
є теорією, поверненою до практики. І, звичайно, 
в нашому літературознавчому аспекті висвітлено 
світоглядну проблематику «двовимірної діалек-
тики» психоаналізу, тобто науки, яка не розгля-
дає духовні ресурси людської психіки. Власне це 
є наслідком тієї гріховної «хвороби інтелекту» 
цивілізації, пошкодженої первинної сутності при-
роди людини, яку апостол Павло схарактеризував 
як «мертву духом». Звідси фройдівське культиву-
вання могутньої сили інстинкту та пристрастей.

Аналіз останніх досліджень і публікацій 
з проблеми. Незважаючи на те, що порівняльна 
характеристика вивчення різноманітних аспек-
тів концептуальних положень психоаналізу та 
християнської антропології в українській прози 
перших декад ХХ століття здійснюється вперше, 
проте чимало сучасних психоаналітиків і літе-
ратурознавців, зокрема М.  Мьоллєр [див.: 7], 
Н.  Зборовська [див.: 4], О.  Фільц [див.: 14], 
Я. Потканський [див.: 10], М. Павлишин [див.: 9] 
та ін. піднімали проблематику в певному дискурсі.

Мета статті. Арґументувати дуалістичну діа-
лектику психоаналітичної парадигми у співвідно-
шенні із християнською трихотомією як концеп-
туальну ідею для розуміння глибинних механізмів 
людської психіки в художній літературі. А також 
систематизувати науково-понятійний апарат пси-
хоаналізу в контексті християнського наративу 
української словесної творчості першої третини 
ХХ ст., що вказує на сукупність взаємопов’язаних 
методів, концепцій, ідей, їх осмислення і функці-
онування, на теоретичне й практичне значення.

Виклад основного матеріалу. Недарма 
німецький етнолог і філософ Л. Фробеніус запев-
няв, що термін «інстинкт» – це суроґат, визнання 
нашої безпорадності перед проблемою дійсно-
сті. Якою мірою він проектується на художню 

дійсність, залежить від духовного розвитку 
самого автора. Так, французький поет‑модер-
ніст Поль Валері, на відміну від Франкової «віри 
в силу духа і день воскресний», визначав худож-
ній текст як «тіло», що існує лише як естетична 
форма, символічний храм людського буття. На 
іншому, вже сучасному перевалі інтерпретації 
метафізики мистецького ландшафту текст, що 
відкривається в просторі читання, за трактуван-
ням В.  Подороги, сприймається як друге тіло, 
яким періодично ми бажаємо володіти. Звідси – 
гедоністична установка інстинктивної розгнузда-
ності індивіда, так звана естетизація «отілесне-
ної» любові. Подібне мислення значною мірою 
потрапляло в горизонт розгорнутої «декамеро-
нівської» парадигми української прози перших 
десятиліть ХХ ст., смисловими носіями якої 
в межах психоаналітичної інтерпретації є сюже-
тотворення несвідомого зґвалтування в стані 
екстазу («Сніг» М.  Чернявського); проституція, 
що породжує почуття гнітючої провини («Згуба» 
М.  Могилянського); одруження з розрахунку, 
яке веде до потаємних стежок чужого серця 
(«Грішниця» Л. Мартовича); внутрішнє бажання 
виростити дітей без чоловіка («Таємна пригода» 
В. Винниченка) та ін.

Жалюгідна «релігія» немічного тіла героя 
стає тією естетико-комунікативною структурою, 
що перебуває у вимірах «високого» фройдист-
ського дискурсу. Прикладом у найзагальнішому 
сенсі можна навести новелу «Пісня пісень» 
Г. Хоткевича, де письменник артикулює «суб’єк-
та‑в‑процесі‑сексуальних бажань». Адже образи 
старого, трухлявого діда і молодої, енергійної 
дівчини, яку він запросив до хати, щоб насолод-
жуватися її тілом, уособлюють оксиморон тра-
гічного оптимізму похилого і юнацького віку 
людини взагалі. Так, у похміллі до задоволення 
інстинктивних потреб радість тіла обіймається 
з журбою душі.

У словесній творчості часів італійського 
Відродження «сім смертних гріхів» (у схід-
ному християнстві – вісім) було детально опи-
сано у відомій поемі «Божественна комедія» 
А. Данте як кола чистилища, які оглядає головний 
герой. Дослідницькі зацікавлення посилюються 
тут думкою про те, що внутрішній світ митця 
відкритий як для Неба, так і для Пекла. В україн-



205

Закарпатські філологічні студії

ській літературі першої половини ХХ ст. подібні 
алегоричні роздуми обсервованого дантівського 
матеріалу відповідної проблематики було вті-
лено в «Золотих Воротах» В. Пачовського, «Думі 
пралісу» О.  Турянського, «Блакитному романі» 
Г.  Михайличенка, «Вертепі» А.  Любченка, 
«Золотих лисенятах» Юліана Шпола та ін.

Загалом наукова вагомість «двовимірної діа-
лектики» (тіло, душа) психоаналітичної пара-
дигми людської деструктивності має завдячувати 
вченню святих отців (Василій Великий, Григорій 
Богослов, Йоан Золотоустий, Антоній Великий, 
Авґустин Блаженний, Ісаак Сирійський та ін.) 
про головні пристрасті людської гріховності, які 
вперше згадуються у творах Евагрія Понтійського. 
Адже недарма апостол Іван запевняв, що існує «й 
гріх на смерть» [2, 1Ів.: 5;16]. 

Згодом ці подвижницькі номінативні «наста-
нови» лягли в офіційну християнську доктрину 
східної (православної) та західної (католиць-
кої) церков. У руслі встановленої богословської 
методології західна концепція «семи смертних 
гріхів» набула великого поширення, що при-

звело в XIVст. до створення католицького мне-
монічного правила SALIGIA, іменованого за 
першими літерами латинських назв пристрастей. 
Вибудувалася така класична парадигма ґрадації 
«семи смертних гріхів» і протилежних їм чеснот. 
Superbia (гординя) – смиренність; Avaritia (ску-
пість) – щедрість; Luxuria (блуд) – стриманість; 
Invidia (заздрість) – доброзичливість; Gula (чере-
волюбство) – поміркованість; Ira (гнів) – лагід-
ність; Acedia (лінощі) – працелюбність.

Звісно, у приватному світі митця людські 
пристрасті й чесноти мають не диференційний 
характер, а синтетичний. Тому естетична функція 
словесної творчості за своєю суттю не містить 
етичного принципу бачення в «чистому вигляді», 
тож доцільно говорити і про «двовимірну діа-
лектику» узгодженості та відмінності «христи-
янсько-богословської» і «психоаналітичної пара-
дигм» у контексті белетристики. Ґрадація «семи 
смертних гріхів» передбачає тісний зв’язок між 
психотерапевтичним (аналітичним) і соціальним 
рівнями життя людини, що графічно можна від-
творити у вигляді таблиці:

Сім смертних гріхів Основний і супутній діагнози «Анатомія» деструктивного суспільства
Гординя Нарцисистичний невроз, манія величі «Класова» нерівність
Скупість (грошолюбство) Манія накопичування Соціальна бідність
Блуд Перверсія, подружня дезадаптація Розпад сімей
Заздрість Комплекс неповноцінності Загарбницькі війни 
Чреволюбство Булімія Наркоманія, алкоголізм
Гнів Депресія Суїцидальність, ізоляція
Лінощі (пасивність) Апатія Прагнення жити за рахунок інших 

Усі людські пристрасті, діагнози й соціальні 
наслідки взаємопов’язані, що не дає підстав 
стверджувати про їхнє адекватне ототожнення 
в «чистому вигляді», як це розміщено в певному 
порядку, за графами. Наприклад, причина загарб-
ницьких війн – прероґатива не лише заздрості, 
але й гніву та гордині. Депресію може викли-
кати не тільки аґресія, але й гординя, блуд, ску-
пість та ін. Апатія супроводжується лінощами, 
як наслідок атрофованої сили волі лише в тому 
разі, коли простежується відсутність проявів зви-
чайних емоційних переживань та екзистенційна 
байдужість.

У християнському ракурсі альтернативою цій 
парадигмі людських пристрастей є сім доброчес-
ностей: «віра», «надія», «любов», «мудрість», 
«мужність», «справедливість» і «поміркова-
ність», серед яких, як запевняв апостол Павло, 
«найбільша (…) – любов» [2, 1Кор.: 13; 13]. 
А щоб осягнути її, слід позбутися пристрастей за 
допомогою виконання євангельських заповідей 

і благодаті Святого Духа в таїнствах церкви. Це 
є синергією, тобто співпрацею обох воль: боже-
ственної та людської. У цьому суттєва відмінність 
між християнським (Богоцентричним) і психоа-
налітичним (еґоцентричним) розумінням любові. 
Адже лейтмотив З.  Фройда «де було Воно, там 
мусить стати Я» став аксіомою всієї психоаналі-
тичної думки ХХ ст. Звісно, йдеться про «розум-
ний контроль» розгнузданих інстинктів (при-
страстей) індивіда, які є бар’єром для здатності 
людини любити взагалі.

Так психоаналіз зіткнувся з наріжним каменем 
людської психіки – гординею (нарцисизмом), яка 
стала непрохідною стіною для будь-яких терапе-
втичних втручань у душевну структуру індивіда. 
Свого часу в цьому зізнавалося чимало аналіти-
ків. Тоді виникає питання, що взагалі вважати за 
«норму» у лабіринті людської психіки?! З хрис-
тиянського погляду – це «досвід святості», що 
відповідає євангельським істинам. А в аспекті 
психоаналізу вона окреслюється по суті трьома 



206

Випуск 44 Том 2

основними поглядами: перший – «нормою» нази-
вають те, що є «звичним для певної культури» 
(К.  Горні); другий – через деґрадацію суспіль-
ства, розвиток «індивідуального та суспільного 
нарцисизму» (Е.  Фромм) «норма» є відносною, 
тобто в кожному випадку розглядається окремо; 
третій – «норми» як такої взагалі не існує, бо її 
було втрачено ще з моменту первісних релігій-
но-культурних і суспільних формацій як чинників 
«масового психозу» (З. Фройд).

Цей тезисний набір суперечливих коментарів 
відображає основний спектр найрізноманітніших 
поглядів глибинної психології, що не має чіткого 
критерію душевної «норми», а лише стан «пси-
хопатології». Так методологічні засади психоана-
лізу механічно переносяться у сферу літературної 
естетики, літературознавства, в якій аналізатор 
за інерцією термінологічного мислення інколи 
помилково ототожнює гідність із гордістю, сми-
ренність із пригніченістю, еґоцентризм (нарци-
сизм) із самоствердженням особистості тощо. 
У багатьох випадках актуальний процес терапе-
втичної ситуації «тут‑і‑тепер» є малоефективним 
щодо переструктурування невротичного харак-
теру особистості в позитивний бік, оскільки весь 
неґативний стан несвідомого в людині аналітики 
сприймають як психічну реальність, що не під-
падає духовно-моральним критеріям. У цьому 
аспекті – уразливе місце «двовимірної діалек-
тики» психоаналітичної парадигми.

Інший ключ до розуміння художнього світу 
індивіда дає нам лаканівська інтерпретація неусві-
домленого психічного, яка, за висловом аналі-
тика, структурована, як мова. Отже, Ж.  Лакан 
віддає чільне місце інтелектуальній вищості 
лінґвістики, зокрема у своєму славнозвісному 
есеї «Інстанція літери в несвідомому, або Доля 
розуму після Фройда».

Однак чимало літературних критиків, зокрема 
П.  Баррі, ставлять під сумнів Лаканові докази 
того, що несвідоме має «лінґвістичну» структуру. 
На думку англійського літературознавця твер-
дження З.  Фройда, що в неусвідомленому пси-
хічному функціонують такі лінґвістичні засоби 
вираження, як «метафора» й «метонімія», які 
відповідають психічним механізмам конденса-
ції і заміщення, не мають переконливих арґу-
ментів, щоб стверджувати це. Адже, за лаканів-
ською концепцією, мова абсолютно відмежована 
від будь-якого референта в реальній дійсності. 
Цілком до цієї лінґвістичної позиції реалізму як 
такого в літературі взагалі не існує. Знову вини-
кає нерозв’язана дилема психоаналітичної теорії 
і практики в літературознавчих вимірах.

На жаль, на зламі ХІХ–ХХ  ст. у культур-
но-мистецькому житті соціуму, особливо в захід-
ноєвропейському, загострилася криза людської 
ідентичності: Я‑для‑Себе все більш стає важли-
вішим, ніж Я‑для‑Іншого. Це віддзеркалилось 
і в сучасній літературній теорії (М. Фуко, Р. Барт, 
Ж. Дерріда, Ю. Крістева та ін.), що виступає за 
зникнення емпіричного автора, проголошуючи 
його «текстуальну смерть». Натомість пропо-
нується процес об’єктивізації, знеособлення, 
омертвіння, де прероґатива творчого слова нада-
ється не суб’єктові, особистості, зрештою, живій 
людині, а нараторові, скриптору, «вписувачеві», 
адресату і т. д.

Французькі літературознавці та їхні прихиль-
ники прагнуть бачити автора, з якого знято, за 
словами Р.  Барта, будь-яку відповідальність. 
Мабуть, за відповідальність популяризації перео-
цінки морально-етичних цінностей, яка вже сама 
по собі супроводжується аморальністю та невіг-
лаством. Адже морально-етичні цінності (хрис-
тиянські) не слід переоцінювати, а жити ними, 
дотримуватися їх згідно зі Святим Письмом. Це 
стосується і смислу (Істини) в мистецькій сві-
домості, парадигмальну ґрадацію якого влучно 
постулював у своїх «Нарисах з теорії літератури» 
В.  Іванишин: «Смисл (сенс) є одним із трьох 
аспектів пізнання й оцінювання твору: коге-
рентного (що?), когезійного (як?) і смислового 
(в  ім’я чого?), тобто – що, як і в ім’я чого (для 
чого, з якою метою) створив автор» [5, с. 178].

Коли немає в мистецтві «смислового (в ім’я 
чого?)», з’являється апокаліпсичний код «без-
змістовного» в ім’я Хаосу, Абсурду і Руїни, при-
кладом чого може бути деконструктивізм, пост-
структуралістська та постмодерністська теорії, 
які за своєю суттю є радикально конвенційними 
в тому сенсі, що неухильно розглядають реальну 
дійсність мистецтва як комплекс текстуальних 
умовностей. Тому не дивно, що в їхній свідо-
мості з відчаю й апатії синхронно утвердилося 
поняття – «death of God (смерть Бога)» [3, с. 393].

А.  Компаньон переконливо продемонстрував 
у своїй праці «Демон теорії. Література і здоро-
вий глузд» (1998). Адже література почала втра-
чати здоровий глузд, проголошуючи доміну-
вання «форми над «змістом, «означувального» 
над «означуваним», «сиґніфікації» над «репре-
зентацією», «семіозиса» над «мімесисом» і т. д. 
Автор слушно розкриває суперечливі, дискусійні 
питання, порушені в інтерпретаціях сучасних 
теоретиків щодо автономного існування літера-
тури стосовно реальної дійсності. На його пре-
велике здивування, у тлумаченні мімесису (грец. 



207

Закарпатські філологічні студії

μίμησις – подібність, наслідування) – одного 
з головних принципів естетики літературознавці 
вже починають розуміти реалізм не як «відобра-
ження дійсності», а як «дискурс», який містить 
особливий код розуміння мистецтва. Арґументові 
такої софістики передує думка про те, що наше 
емпіричне «Я» є не більш ніж «порожня інтелек-
туальна конструкція», а отже не може віддзер-
калювати істину, яка, на думку постмодерніс-
тів, – відносна. На перехресті таких аванґардних 
тенденцій культурно-мистецького життя ХХ  ст. 
постає правомірне запитання апостола Петра: 
Quo vadis?

Звісно, у цьому літературознавчому контек-
сті, де не створено жодних тривких об’єктивних 
критеріїв, суб’єктно-емпіричній моделі психоа-
налітичної парадигми взагалі немає місця. Адже, 
як слушно зауважував І.  Фізер, «постмодернізм 
поставив під сумнів усі ті філософські та психо-
логічні концепції нашого «Я», які наділяють його 
структурною єдністю, часовою тривалістю і тран-
сцендентністю, себто здатністю виходити за межі 
часової та просторової приреченості» [13, с. 77]. 

З огляду на це зрозуміло, чому Фройдова 
теорія топічної, структурної, динамічної моде-
лей психічного апарату, отже і Юнґова кон-
цепція архетипів, Адлерова теорія комплексу 
неповноцінності чи гуманістичний психоаналіз 
Е. Фромма, К. Горні, для яких істина не відносна, 
а суб’єктивна, аж ніяк не вписується в загально-
масштабну постмодерністську тенденцію. Проте 
в окремих випадках поява новаторських психо-
аналітичних теорій часто розцінюється постмо-
дерністською свідомістю як предтеча її ж власної 
появи. Наприклад, фройдівська інтерпретація 
«несвідомого» у сприйнятті багатьох постмо-
дерністів відкрила шлях до їхнього «розуміння 
децентралізованої суб’єктивності» [3, с. 464], 
а лаканівське ототожнення «несвідомого» із 
структурою мови породило «перекодування» гра-
матологічної знакової системи. Про таку штучну 
припасованість до всього новітнього і «модного» 
вдало зауважував М. Павлишин: «Постмодернізм 
вітає відпружену й легку культуру, що відповідає 
популярному смакові...» [9, с. 219].

Чимало науковців вважає, що психоаналіз 
перетворився на парадигмальну світоглядну 
науку, несучи синтетичний характер як нова 
«соціальна інституція» Важливо зауважити, 
що головну методологічну роль дедуктивного 
й індуктивного підходів у клінічному та приклад-
ному психоаналізі виконував усіма критикований 
фройдизм. Хай що там кажуть, власне він став 
у глибинній психології основним «маркером» 

науковості, осердя якого – топічна (несвідоме, під-
свідоме, свідомість), структурна (Воно, Я, Над‑Я) 
і динамічна моделі розуміння психічного апарату 
людини, хоч і видозмінені пізніше архетипною 
теорією К.‑Ґ.  Юнґа, лінґвістичним структураліз-
мом Ж. Лакана та ін. Це певною мірою наклало 
злорадний, атеїстично-світоглядний відбиток на 
всю подальшу модифікацію психоаналітичної 
парадигми. Ідеться передусім про християнство 
у вимірі відповідної науки.

М. Ткачук, окреслюючи наративні моделі укра-
їнського письменства на порубіжжі ХІХ–ХХ ст., 
зауважував, що розвиток структурної організації 
ліричного суб’єкта розгортався в межах еґоцен-
тричного вектора «Я‑для‑себе». Тому це поро-
джувало нарцисистичні тенденції в комунікації 
адресанта й адресата. «Відсутність у такому 
випадку остаточного, завершального відчуття 
справжнього щастя в реальності, – продовжував 
літературний критик, – призводила до того, що 
дискурс самотньої особистості організовувався 
у формі внутрішнього каяття, звіту перед самим 
собою, врешті, «сповіді» у прагненні бути почу-
тим «іншим», який би означив, змотивував «мої» 
вчинки» [12, с. 143]. 

І це невипадково. Адже поза межами христи-
янського світогляду літературний розвиток так 
чи інак тяжіє до психоаналітичного розуміння 
двовимірної діалектики мистецтва, що розгорта-
ється через художньо-естетичне співвіднесення 
«душевного» і «тілесного» модусів слова. Отже, 
втрачається духовна повнота вербального вира-
ження, а внутрішнє переживання особистості 
сповнюється тим кризовим станом душі, який 
схарактеризував апостол Павло як «мертвий дух».

Так поступово виникає розрив, прірва між 
поетичним і духовним світом, що стає головною 
екзистенційно-мистецькою проблемою всього 
ХХ ст. Свого часу Б.‑І. Антонич, пізнаючи небез-
пеку цих неґативістських культурних інтенцій, із 
гіркотою писав: «У модерній літературі, замість 
поважної праці й напруги почувань, погоня за 
сенсацією, а навіть за скандалом, щоб тільки 
звернути на себе увагу, щоб вибитися понад 
інших. Ніхто не бере серйозного свого покли-
кання. Мистецтво зійшло з височини натхнення 
на базар низьких амбіцій, на ярмарок снобів та 
чваньків. Усякими програмами, теоріями, ізмами 
торгують між собою, наче вуличним крамом. 
(…) Сучасна література не дала й не може дати 
синтезу. Вона розгублена в подробицях, хвора 
на аналітичність» [1, с. 71–72]. Звертаючи увагу 
на інтелектуально-марнославний характер «аван-
гардної високої культури», що призводить до роз-



208

Випуск 44 Том 2

паду, хвороби людського духу, основною метою 
мистецтва Б.-І.  Антонич вважав пробудження 
у психіці переживань, яких не дає реальність.

У цьому аспекті дискомфортно почувався ате-
їстичний раціоналізм мистецтва, ховаючись зде-
більшого у звичній для себе «логіці твердих тіл» 
(А. Берґсон), що миттєво призводило до вбогості 
художньо-естетичної форми вираження. Тоді 
свободолюбні крихти людських радощів почали 
«красномовно» збирати в захмарних польотах 
так званого гуманізму – «космополітизму все-
дозволеності», який зародився на теренах захід-
ноєвропейської й американської культур. Це 
«окультурення» засобами найрізноманітніших 
-ізмів- набрало особливих обертів на початку 
ХХ  ст. Утім задовольнити художньо-естетичні 
вподобання людини не означає задовольнити її 
екзистенційну зацікавленість, проблематику, тим 
паче втамувати духовну спрагу. 

Згодом атеїстична свідомість наукового мис-
лення зазнала остаточного краху через релятиві-
зацію основних розділів класичної фізики, пов’я-
заної із всесвітнім визнанням теорії відносності 
А.  Айнштайна, а також квантовою механікою 
М. Планка, відкриття яких розвіяли ілюзію щодо 
претензій на універсальне й адекватне відобра-
ження об’єкта науково-дослідними методами. 
Тепер у сучасних природничо-наукових і гумані-
тарних дисциплінах узагалі не говорять про так 
звану завершеність наукового знання. Стосовно 
цього Е. Пурло слушно підмітив: «Об’єкт дослі-
дження розглядається не як річ, тотожна собі, 
а як процес, який відтворює деякі стійкі стани 
і є мінливий у низці інших характеристик… 
Центральним аспектом науки стає не об’єкти-
візована речова істина, а відношення. Принцип 
істинності наукових знань, досягнутих емпірич-
ним шляхом, також переглядається: жодне дослі-
дження не може бути витлумачене як те, яке дає 
повну інформацію про незалежні властивості 
об’єкта, властивості об’єкта мають смисл не самі 
по собі, а відповідно до спостереженої ситуа-
ції. За словами В.‑К. Гейзенберґа, «те, з чим ми 
маємо справу, коли спостерігаємо, – це не сама 
природа, а природа, яка доступна нашому методу 
ставити питання» [цит. за: 11, с. 17].

З’являється ціла низка екзистенційних запи-
тань‑загадок, що стосуються істини, смислу 
життя, добра і зла. Нові відкриття в науці чимраз 
переконують, що на них неможливо дати відпо-
відь завдяки емпіричному чи раціональному мето-
дам пізнання, бо істина за своєю суттю – незмінна 
і осягається лише через уподібнення до неї ж 
самої. А незмінним є лише Бог‑Вседержитель. 

В апокаліпсичній книзі Нового Заповіту Ісус 
Христос стверджує цю думку, промовляючи: 
«Я Альфа й Омега, Перший і Останній, Початок 
і Кінець. Блаженні, хто випере шати свої, щоб 
мати право на дерево життя…» [2, Об.: 22; 13–14].

Отже, слушно запевняє християнство: «Ніщо 
не виникає з нічого і не зникає безслідно!» Тож, 
загальновизнана стандартна космологічна модель 
будови та еволюції Всесвіту1 заснована на теорії 
відносності А. Айнштайна й астрофізичних вина-
ходах Е. П. Габбла, А. А. Пензіаса, Р. В. Вілсона, 
близька до біблійної оповіді про божественне 
створення Всесвіту, який утворився з нічого.

Для суб’єктивного містицизму, еґоцентричних 
ідей і «метафоричних сюрпризів» символістів 
і декадентів, зауважував І. Франко, «нема вищого 
студіум над власне «я», нема законів понад влас-
ний темперамент, нема естетики понад власну 
хвилеву вподобу, нема моралі понад власні, 
нічим не в’язані пориви» [15, с. 36]. З їхнього 
художнього світу непроявлених значень пись-
менник влучно спостеріг: «Дуже часто те, що, 
на перший погляд, здається самим здоров’ям, 
на ділі показується тільки особливою відміною 
того самого хворобливого стану» [15, с. 36–37]. 
І.  Нечуй-Левицький також уважав модерністів 
людьми «нової поведенції, кокетного пишання» 
[8, с. 214]. Тому, на його думку, «прямування, яко-
їсь ідеї – у них і не шукай, і не питай» [8, с. 214].

Без сумніву, «об’єктивну істину» пізнає хри-
стиянська релігійна свідомість, яка має стати 
універсальним критерієм і для літературознав-
чих методологічних принципів у сфері словесної 
творчості. Хоч які дискусії вестимуть, але смисл 
мистецтва як однієї з форм суспільної свідомо-
сті та виду діяльності полягає в тому, щоб при-
носити користь для істинної сутності людини. 
Невипадково англійський мислитель Е.  Берк 
переконував, що мистецтво повинно виходити не 
з художніх потреб естетики, а з духовних спону-
кань особистості. Цю постановку питання погли-
блює літературознавча праця М.  Ільницького 
«Драма без катарсису», де автор, ведучи розмову 
про трагічний документ часу героїчного мину-
лого нашого письменства (20–30‑ті роки ХХ ст.), 
слушно запевняв про актуальність «звільнення 
від страху, що постійно нависав над людиною, 
звільненням душі від скверни, вірою в нове від-
родження» [6, с. 199].

1 Науковий факт констатує, що наш Всесвіт виник унаслідок так 
званого Великого Вибуху. І на своїй початковій стадії (бл. 13 млрд. 
років) був згустком енергії, сконцентрованої в одній вихідній точці 
з нульовим об’ємом. Звідси – висновок, що такі фізичні величини, 
як температура, тиск, щільність енергії і т. д., у цій точці мають бути 
нескінченно великі (синґулярність).



209

Закарпатські філологічні студії

Утім для наукової психології, зокрема психо-
аналізу, методи «звільнення душі від скверни» 
мають той самий причинно-наслідковий зв’язок 
речей, що й тілесні та психічні процеси організму. 
Іншими словами, природа людини мислиться 
лише в обмеженій «двовимірній діалектиці» 
детерміністського пояснення. Адже в глибинній 
психології методологія різних напрямів (пси-
хоаналіз З.  Фройда, індивідуальна психологія 
А.  Адлера, аналітична психологія К.‑Ґ.  Юнґа, 
екзистенційна логотерапія В.  Франкла, струк-
туралізм Ж.  Лакана, неофройдизм Е.  Фромма, 
К.  Горні, Г.  С.  Саллівена, долеаналіз Л.  Сонді, 
ґештальт-терапія Ф. Перлза та ін.) тісно пов’язана 
зі світоглядною атеїстичною скерованістю пси-
хології як науки, для якої, на думку В. Зінченка, 
М. Мамардашвілі, Ф. Василюка і В. Дружиніна, 
характерне нехтування людиною і догматизм. 
Адже якщо торкнутися етичних проблем зага-
лом у психотерапії, то деякі спостереження 
вражають: упродовж усього ХХ  ст., як ствер-
джують світові експерти Н.  Гейєс і С.  Оррелл, 
учені-психологи розглядали людей, які брали 
участь у їхніх дослідженнях, просто як «суб’єк-
тів», якими можна маніпулювати на бажання 
експериментатора.

Подібне відбувається і в метафізичному світі 
літератури ХХ  ст., що схиляє читача співпере-
живати разом із наратором, причащатися до його 
не вельми духовної системи цінностей, амораль-
ної поведінки, невибагливих естетичних смаків 
і т. д. Адже будь-який сприйнятий художній образ 
пов’язується з емпіричними образами у свідо-
мості реципієнта, які сукупно становлять своє-
рідний горизонт, матрицю, а отже віддзеркалену 
«парадигму побаченого».

У недалекоглядному аспекті психоаналіз 
по‑своєму має рацію, запевняючи, що пристра-
сті неможливо подолати в людині. Справді, 
коли намагаємося приборкати їх у собі, яку 
енергію можемо застосувати, окрім енергії тих 
самих гріховних пристрастей?! Подібні думки 
зводили й самі святі отці (Василій Великий, 
Ісаак Сирійський, Йоан Золотоустий, Антоній 
Печерський та ін.) стосовного того, що очи-

щення від пристрастей не в людських силах, 
а лише в Божих. У цьому ракурсі психоаналіз 
займає непримиренну позицію щодо христи-
янства, хоча використовує у своїй терапевтич-
ній практиці його методи, які можна назвати 
«анти‑сповіддю». Їхня суть полягає в концентра-
ції пацієнта на тих психологічних процесах, що 
протікають у конкретному місці та часі, тобто на 
актуальних міжособистісних стосунках і пере-
живаннях. Ефективність відповідного підходу 
досягається в тому разі, коли аналізант, шука-
ючи, знаходить для себе відповідь на запитання: 
«Що відбувається?», «Як саме?» і «Чому так 
стається?» У літературно-художньому контексті 
це відбувається так: наратор допомагає героєві 
осягнути самого себе, стати автентичним його 
метафоричному «чистому Я», а реципієнт, пере-
буваючи в складній діалектиці «розуміння-че-
рез-іншого», намагається узгодити власний «код 
мистецтва» з авторським. Чіткий механізм роз-
кодування цієї проблематики можна охарактери-
зувати слушними словами Г. Честертона, котрий 
свого часу сказав, що «психоаналіз – це сповідь 
без відпущення гріхів».

Висновки. На прикладі двовимірної діалек-
тики психоаналізу в літературно-художньому 
дискурсі, а саме в українській прозі перших декад 
ХХ століття, можемо стверджувати, що жодна 
теорія, окремо взята, не спрацьовує в тих чи тих 
ситуаціях її практичного застосування в літера-
турознавстві, а тому лише парадигмальні відно-
шення різних концепцій та методів психоаналізу, 
зокрема їх синкретичний взаємозв’язок двовимір-
ної діалектики (тіло і душа) і християнської три-
хотомічної антропології (тіло, душа, дух), здатні 
забезпечити наукову об’єктивність. Психоаналіз 
і християнська антропологія, оперуючи різними 
поняттями: психоз, невроз, комплекс, гріховність, 
пристрасть, первородний і родовий гріхи і т.  д., 
по суті, вкладають один і той самий терапевтич-
но-зцілювальний зміст, кінцевий результат якого, 
з погляду християнства, – покаяння, а психоана-
лізу – інсайт, що приводить людину до катартич-
ного ефекту, позитивних психологічно-світогляд-
них змін.

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ:
1.	Антонич Б.-І. Криза сучасної літератури. Сучасність. 1992. № 9. С. 70–74.
2.	Біблія або Книги Святого Письма Старого й Нового Заповіту; [пер. з давньоєвр. й грец. І. Огієнка], Київ: 

Українське Біблійне Товариство, 2009, 1151 с.
3.	Енциклопедія постмодернізму [за ред. Чарлза Е. Вінквіста, Віктора Е. Тейлора; пер. з англ. В. Шовкун; 

наук. ред. пер. О. Шевченко]. Київ: Основи, 2003. 503 с.
4.	Зборовська Н. Код української літератури: Проект психоісторії новітньої української літератури. Київ: 

Академвидав, 2006. 504 с.



210

Випуск 44 Том 2

5.	Іванишин В. Нариси з теорії літератури: навч. посіб. [для студ. вищ. навч. закл.]. Київ: ВЦ Академія, 
2010. 256 с.

6.	Ільницький М. Драма без катарсису: Сторінки літературного життя Львова першої половини ХХ століття. 
Львів: Місіонер, 1999. 212 с.

7.	Мьоллєр М. Контр‑перенесення у груповому аналізі. М. Мьоллєр, А. Пріц, Е. Викукаль Груповий психо-
аналіз: Теорія. Техніка. Застосування; [пер. з нім. Г. Котовські, наук. редакт. С. Грабовська, Г. Католик]. Львів: 
Астролябія, 2006. С. 58–85.

8.	Нечуй-Левицький І. Українська декадентщина. І. Нечуй‑Левицький Зібрання творів: У 10 т. [ред. колеґ. 
М. Бернштейн та ін.]. Київ: Наукова думка, 1968. Т. 10. С. 187–222.

9.	Павлишин М. Канон та іконостас: Літературно-критичні статті [ред. рада: В.  Шевчук та ін., вступ. ст. 
І. Дзюби]. Київ: Час, 1997. 447 с.

10.	Потканський Я. Психоаналіз у літературознавчих дослідженнях. Ян Потканський Література. 
Теорія. Методологія [упоряд., наук. ред. Д. Уліцької]. Київ: Видав. дім „Києво‑Могилянська академія”, 2006. 
С. 292–311.

11.	Пурло Е. Природничо-наукові парадигми в психологічній науці: класична, некласична та постнекла-
сична моделі. Практична психологія та соціальна робота. 2007. № 5. С. 15–24.

12.	Ткачук М. Наративні моделі українського письменства. Тернопіль: ТНПУ ім. В. Гнатюка, „Медобори”, 
2007. 464 с.

13.	Фізер І. Американське літературознавство: Історико‑критичний нарис. Київ: Видав.  дім 
„Києво‑Могилянська академія”, 2006. 108 c.

14.	Фільц О. Груповий аналіз як метод. О.Фільц. Груповий психоаналіз: Навч. посібник [ред. колеґ.: О. Фільц 
та ін., пер. з нім.: Ю. Ковалів, О. Фільц]. Львів: ВНТЛ‑Класика, 2004. С. 41–60.

15.	Франко І. Інтернаціоналізм і націоналізм у сучасних літературах. Іван Франко. Зібрання творів: У 50 т. 
[ред. колеґ.: М. Бернштейн та ін.]. Київ: Наукова думка, 1981. Т. 31. С. 33–44.

Дата першого надходження рукопису до видання: 20.11.2025
Дата прийнятого до друку рукопису після рецензування: 19.12.2025

Дата публікації: 31.12.2025


