
265

Закарпатські філологічні студії

УДК 82.09
DOI https://doi.org/10.32782/tps2663-4880/2025.44.1.45

ПОГЛЯД НА ПИТАННЯ ГОЛОКОСТУ КРІЗЬ ПРИЗМУ ДИТЯЧОЇ РЕЦЕПЦІЇ 
(НА МАТЕРІАЛІ РОМАНУ ДЖОНА БОЙНА  

«ХЛОПЧИК У СМУГАСТІЙ ПІЖАМІ»)

A VIEW ON THE ISSUE OF THE HOLOCAUST THROUGH THE PRISM 
OF CHILD PERCEPTION (BASED ON JOHN BOYNE’S NOVEL  

“THE BOY IN THE STRIPED PYJAMAS”)

Ступницька Н.М.,
orcid.org/0000-0002-7560-0049

кандидат філологічних наук, доцент,
доцент кафедри іноземних мов професійного спрямування

Харківського національного університету імені В.Н. Каразіна

Стаття присвячена дослідженню специфіки художнього осмислення трагедії Другої світової війни та Голокосту 
в сучасному літературному дискурсі на прикладі роману Джона Бойна «Хлопчик у смугастій піжамі». Закценто-
вано увагу на тому, що в умовах сучасності, коли історичні події середини ХХ століття поступово втрачають свою 
гостроту в колективній свідомості, виникає нагальна потреба в пошуку нових етичних та естетичних підходів до 
репрезентації травматичного минулого.

Особлива увага приділена концепції «наївного наратора» як естетичної стратегії, що дозволяє уникнути надмір-
ного натуралізму, водночас зберігаючи етичну напругу та моральну гостроту теми. 

Теоретичною основою розвідки є концепція «післяпам’яті», запропонована М. Гірш, яка розглядається як меха-
нізм передачі травматичного досвіду поколінням, що не були безпосередніми свідками історичних подій. У статті 
показано, що роман Джона Бойна функціонує саме в площині післяпам’яті, оскільки не документує Голокост, 
а реконструює його через сприйняття дитини, створюючи простір для етичної рефлексії сучасного читача. Проа-
налізовано символічні образи та художні деталі, які формують контраст між двома світами – світом спостерігача 
і світом жертви.

Наукова новизна статті полягає у застосуванні теорії багатовекторності пам’яті про Голокост у контексті концеп-
ції М. Ротберга, згідно з якою пам’ять формується у діалозі досвідів різних жертв. Доведено, що взаємодія Бруно 
та Шмуля виводить проблематику Голокосту за межі суто етнічного конфлікту, піднімаючи її до рівня універсальної 
етичної дилеми. Ідея рівності та нівелювання ідеологічних кордонів стає очевидною після зміни зовнішніх атрибутів.

Закцентовано увагу на дихотомії «свій»-«чужий» та висвітлено багатоплановість цих понять та їхню роль у розу-
мінні неприпустимості сегрегації людей за національною ознакою. Окрему увагу приділено необхідності уважного 
ставлення до формування правильної світоглядної парадигми нащадків. Обґрунтовано значення твору для фор-
мування історичної пам’яті та морального виховання наступних поколінь, окреслено перспективи подальших нау-
кових досліджень роману.

Ключові слова: художнє осмислення, травматичне минуле, наївний наратор, післяпам’ять, багатовекторність 
пам’яті, дихотомія «свій»-«чужий».

The article is devoted to the study of the specificity of artistic interpretation of the tragedy of the Second World War and 
the Holocaust in contemporary literary discourse, using the novel "The Boy in the Striped Pyjamas" by John Boyne as an 
example. Attention is focused on the fact that in modern conditions, when the historical events of the mid‑twentieth century 
are gradually losing their sharpness in collective consciousness, there arises an urgent need to search for new ethical and 
aesthetic approaches to representing the traumatic past.

Special attention is paid to the concept of the “naive narrator” as an aesthetic strategy that makes it possible to avoid 
excessive naturalism while simultaneously preserving the ethical tension and moral sharpness of the subject matter.

The theoretical framework of the study is based on the concept of “postmemory” proposed by M. Hirsch, which is 
understood as a mechanism for transmitting traumatic experience to generations that were not direct witnesses of histor-
ical events. It is demonstrated in the article that John Boyne’s novel functions precisely within the paradigm of postmem-
ory, as it does not document the Holocaust but reconstructs it through the perception of a child, thereby creating a space 
for ethical reflection for the contemporary reader. Symbolic images and artistic details that form a contrast between two 
worlds – the world of the observer and the world of the victim are analyzed.

The scientific novelty of the article lies in the application of the theory of the multidirectionality of Holocaust memory 
in the context of M. Rothberg’s concept, according to which memory is formed through a dialogue of different victim 
experiences. It is proven that the interaction between Bruno and Shmuel shifts the problem of the Holocaust beyond the 
boundaries of a purely ethnic conflict, elevating it to the level of a universal ethical dilemma. The idea of equality and the 
elimination of ideological boundaries becomes especially evident through the change of external attributes.

Focus is placed on the dichotomy of “own” and “alien,” highlighting the multifaceted nature of these concepts and their 
role in understanding the inadmissibility of segregating people on the basis of national identity. Particular attention is given 
to the necessity of a responsible approach to shaping the worldview paradigm of future generations. The significance of 
the novel for the formation of historical memory and the moral education of subsequent generations is substantiated, and 
prospects for further scholarly research on the novel are outlined.



266

Випуск 44 Том 1

Key words: artistic interpretation, traumatic past, naive narrator, postmemory, multidirectionality of memory, the dichot-
omy of “own” and “alien”.

Постановка проблеми. Події Другої світової 
війни знайшли своє відображення у багатьох тво-
рах художньої літератури, осмислюючись як одна 
з найтрагічніших сторінок історії нашого суспіль-
ства. Базуючись на документальних фактах, свід-
ченнях і спогадах людей, які пережили цю епоху, 
письменники намагаються сконцентруватися 
не стільки на описі реальних подій, скільки на 
реакціях людини на них та на внутрішніх пере-
живаннях, обумовлених оточуючим середови-
щем. Зображення жахіть Другої світової війни 
в цілому, і Голокосту зокрема, вимагає від авторів 
особливої естетичної чутливості, яка дозволить 
уникнути надмірного натуралізму і при цьому 
зберегти гостроту теми і, таким чином, навіть 
збільшити вплив на читача. Головний виклик 
сучасності як для письменників, так і для дослід-
ників, полягає у тому, що ці події починають 
згладжуватися і навіть з’являється так зване зви-
кання до насильства, що й обумовлює постійну 
необхідність звертатися до цього питання, актуа-
лізуючи його шляхом активізації вивчення творів 
цієї тематики, одним з яких є роман ірландського 
письменника Джона Бойна «Хлопчик у смугастій 
піжамі».

Аналіз останніх досліджень і публікацій. 
Здійснений аналіз джерел свідчить про те, що 
цей твір не перебував у полі зору багатьох дослід-
ників і не має широкого представлення у сучас-
ному науковому дискурсі. На думку О. Похилюк 
та А.  Ільченко «“Хлопчик у смугастій піжамі” 
Джона Бойна – психологічно важка історія 
про високопоставлену німецьку родину часів 
Голокосту, яка відображена на сторінках неви-
мушеною розповіддю дев’ятирічного хлопчика» 
[7, с. 140]. У статті «Ідея засудження нерівності 
представників різних рас, націй, національностей 
і народів у творчості Джона Бойна» О. Похилюк 
та А. Ільченко зазначають, що у романі «“Хлопчик 
у смугастій піжамі” глибоко відображена ідея 
засудження нерівності представників різних рас, 
націй та народів» [6, с. 69]. У роботі С. Ковпік 
стверджується, що письменник через дитячий 
погляд демонструє абсурдність війни та расової 
дискримінації, акцентуючись на трагізмі подій, 
що відбувалися в умовах нацистського режиму. 
Г. Клименко-Синьоок зауважує: «Для письменни-
ка-ірландця тема Голокосту видається атиповою, 
тим паче в роки Другої світової війни Ірландія 
зберігала нейтралітет» [4]. Цікавою, на наш 
погляд, є думка Майкла Грея, який стверджував, 

що «Небезпека роману Бойна полягає в його здат-
ності створювати «хибну емпатію» ... учні іден-
тифікують себе з німецькою дитиною, часто ігно-
руючи специфічну трагедію єврейських жертв» 
[переклад наш. – Авт.; 9, с. 112]. Українські 
дослідники фокусуються на психологізмі дитячої 
прози про війну. Т. Качак зазначає, що в сучас-
ній літературі для дітей «автор часто вдається до 
стратегії ініціації героя через зіткнення зі смертю, 
що дозволяє дитині-читачеві осмислити катего-
рію минулого не як набір фактів, а як живий дос-
від» [3, с. 82].

Постановка завдання. Актуальність дослі-
дження зумовлена необхідністю осмислення 
механізмів формування історичної пам’яті, 
а також ролі дитячої перспективи у репрезентації 
травматичного досвіду війни. Метою статті є ана-
ліз особливостей сприйняття реалій Другої світо-
вої війни крізь призму дитячої рецепції в романі 
Джона Бойна «Хлопчик у смугастій піжамі».

Відповідно до мети було поставлено завдання:
–– закцентувати увагу на понятті «після-

пам’яті», особливостях його формування та 
функціонування;

–– розглянути багатовекторність пам’яті про 
Голокост, яка формується у діалозі з іншими 
жертвами;

–– висвітлити значущість роману у формуванні 
моральних принципів наступних поколінь.

Виклад основного матеріалу дослідження. 
Друга світова війна як одна з найтрагічніших 
подій ХХ століття неодноразово ставала об’єктом 
художнього осмислення в літературі. Зображення 
Голокосту в літературі ХХІ століття вимагає від 
авторів пошуку особливої естетичної дистанції, 
яка б дозволяла уникнути прямолінійного натура-
лізму, водночас зберігаючи етичну гостроту теми. 
Одним із найбільш ефективних методів є викори-
стання постаті «наївного спостерігача». Особливе 
місце в цьому дискурсі посідають твори, у яких 
воєнна дійсність репрезентується через призму 
дитячої свідомості. Такий підхід дозволяє по-но-
вому інтерпретувати історичні реалії, оголю-
ючи абсурдність насильства та ідеологічної 
жорстокості. 

Роман Джона Бойна «Хлопчик у смугастій 
піжамі» є показовим прикладом художнього тек-
сту, де трагедія Голокосту подається через сприй-
няття дитини, що зумовлює особливу емоційну 
напругу та моральну проблематику. Нестихаючі 
дискусії щодо цього твору обумовлені переду-



267

Закарпатські філологічні студії

сім тим, що письменник обирає дев’ятирічного 
німецького хлопчика центральним медіатором 
подій. 

У сучасному гуманітарному полі загалом 
і в літературознавчому дискурсі зокрема, питання 
осмислення Голокосту залишається одним із 
найскладніших. Твори, присвячені фронтовим 
будням, часто мають динамічний характер, спов-
нені подій, боротьби і подвигів, тримають читача 
у напрузі, викликають зацікавленість і, навіть, 
бажання наслідувати герою. Роботи, присвячені 
опису Голокосту, приречені на своєрідну без-
подійність, так би мовити, в’язкість, тягнучість 
сюжету, через своєрідну однотипність дій, що від-
бувалися у концентраційних таборах. Традиційні 
методи опису жахіть війни часто призводять до 
звикання читача до певних проявів насильства 
та особливостей устрою життя, обумовлених 
реаліями війни. Використання образу «наївного 
наратора» дозволяє авторам продемонструвати 
ненормальність ситуації, що склалася, немож-
ливість для людини жити у такому середовищі. 
Дослідження роману Джона Бойна є важливим 
для розуміння того, як дитячий погляд стає інстру-
ментом етичної рефлексії та засобом передачі 
«післяпам’яті» поколінням, що не застали війну. 
Доречно, на нашу думку, використати термін, 
запропонований М. Гірш у книзі «The Generation 
of Postmemory: Writing and Visual Culture After the 
Holocaust» [10], який стає ключовим для аналізу 
сучасної літератури про Голокост. Вона визначає 
«післяпам’ять» як зв’язок покоління, що прийшло 
після, з особистою, колективною та культурною 
травмою тих, хто був до них. «Післяпам’ять – це 
потужна і дуже специфічна форма пам’яті саме 
тому, що її зв’язок з об’єктом чи джерелом опо-
середковується не згадкою, а творчим уявленням 
та інвестицією» [переклад наш. – Авт.; 10, с. 5]. 
У романі Бойна ми бачимо роботу саме цього 
механізму: автор не документує події, а через уяв-
лення дитини реконструює простір табору. 

М. Гірш наголошує на важливості візуаль-
них маркерів у формуванні такої пам’яті. У творі 
«Хлопчик у смугастій піжамі» таким елемен-
том є вікно, яке показує два світи, що існують 
у той самий час, здавалося б відокремлено одне 
від одного, паралельно одне одному. У кімнаті 
Гретель з вікна Бруно «побачив автомобіль, 
у якому вони сюди приїхали, а також три або 
чотири інших, вони належали солдатам, що пра-
цювали на батька, деякі з них стояли навкруги, 
курили сигарети й сміялися з чогось, нервово 
поглядаючи вгору на дім. Далі була під’їздна 
дорога й ліс, який Бруно захотілося дослідити» 

[1, с. 28]. Контрастує з цим вид з вікна у кімнаті 
Бруно, крізь яке діти бачать сумну картину, яку 
не можуть зрозуміти. «По той бік від неї не було 
трави; ніде вдалині не виднілося й жодної іншої 
зелені; натомість земля була утрамбована чимось 
схожим на дрібний пісок, і повсюди, куди досягав 
її зір, не було нічого, крім низеньких хатин, вели-
ких квадратних будівель і кількох далеких стру-
менів диму» [1, с. 32].

Через вид з вікна Бойн показав особливості 
формування «післяпам’яті» у нащадків, в залеж-
ності від участі і сприйнятті подій, що відбува-
лися, тими, хто був їхніми сучасниками. Люди, що 
належали до однакових верств населення, діти, 
які виросли в одній родині, тим не менш, демон-
стрували різне ставлення до того, що їх оточу-
вало. Незвична територія, обгороджена колючим 
дротом, викликала зацікавленість Бруно, бажання 
дізнатися, що це і хто ті люди, що мешкали там, 
що спонукало хлопця поставити запитання бать-
кові. Жахлива відповідь: «Ці люди… вони взагалі 
не люди, Бруно» [1, с. 49], демонструє ще один 
спосіб ставлення до Голокосту, який вважає такий 
стан речей цілком нормальним. Ця фраза є сво-
єрідною кульмінацією, коротким висловленням 
сприйняття представників іншої нації, підготов-
чим же моментом були уривки фраз, що підслухав 
хлопчик, найбільш жахливою з яких є наступна: 
«…а якщо ми побудуємо ще один, – сказав остан-
ній, – ви тільки уявіть собі, що буде…ви тільки 
собі уявіть!» [1, с. 41].

Застосування поняття «післяпам’ять» дозво-
ляє точніше зрозуміти глибинний зміст твору, 
поглянути на нього з іншої точки зору і проде-
монструвати важливість вдумливого прочитання 
роману для правильного виховання наступних 
поколінь. Формування розуміння цінності люд-
ського життя, розуміння необхідності полікуль-
турності оточуючого світу, що саме й є важе-
лем для його існування і розвитку. Доречно, на 
нашу думку, навести визначення поняття «вихо-
вання», яке найбільш точно відображає сутність 
цього процесу й визначає його значущість саме 
для формування відповідної «післяпам’яті». 
«Виховання – процес цілеспрямованого, систе-
матичного формування особистості, зумовлений 
законами суспільного розвитку, дією багатьох 
об’єктивних і суб’єктивних факторів. У широ-
кому розумінні виховання – це вся сума впливів 
на психіку людини, спрямованих на підготовку її 
до активної участі у виробничому, громадському 
і культурному житті суспільства» [2, с. 53].

У цьому контексті, доречним, на наш 
погляд, буде згадати про дослідження Майкла 



268

Випуск 44 Том 1

Ротберга, у якому він стверджує, що пам’ять про 
Голокост є багатовекторною і формується в діа-
лозі з іншими історіями жертв [11]. У романі 
«Хлопчик у смугастій піжамі» це знаходить 
своє відбиття у взаємодії двох світів: німецького 
хлопчика, який є мимовільним спостерігачем 
і єврейського хлопчика, який є жертвою. Ротберг 
зазначає, що такий перехресний погляд дозволяє 
вивести пам’ять про Голокост із суто національ-
них чи етнічних рамок у глобальний етичний 
простір, виводячи це питання до екзистенційого 
рівня «У чому справді між ними різниця, запиту-
вав себе Бруно. І хто вирішував, які люди мають 
носити смугасті піжами, а які – вдягати одно-
строї?» [1, с. 88].

Відокремлення людей за національною озна-
кою призводить до обмежень як з одного боку, 
так і з іншого, заручниками системи у широкому 
смислі є усі, але не кожен це розуміє. Подібний 
стан речей письменник розкриває через думки 
дев’ятирічного хлопчика: «Єдина річ, про яку 
Бруно намагався не думати безліч разів казали 
про це й мати, і батько, – що йому не дозволено 
йти в тому напрямку, не дозволено близько підхо-
дити до загорожі табору й будь-які дослідницькі 
експедиції в Геть-Звідси забороняються» [1, с. 90]. 
Дитяча безпосередність і певна наївність здатна 
не зважати на ці заборони, не помічати загорожу 
і намагатися встановлювати контакт та нала-
годжувати спілкування з дитиною за загорожею. 

Значущою у цьому аспекті є деталь, що діти 
народилися в один день, своєрідним продов-
женням якої є роздуми Шмуля і його висловлю-
вання: «Бо хоч на цьому боці загорожі і є десятки 
Шмулів, але я не думаю, щоб мені коли-небудь 
зустрічався хтось з тим самим днем народження, 
що й у мене» [1, с. 96]. Саме цією деталлю 
автор стирає ідеологічні кордони, підкреслю-
ючи надуманість і штучність такого поділу 
людей. О. Похилюк та А. Ільченко засвідчують, 
що «Бойн майстерно ілюструє, що поділ на 
«своїх» і «чужих» базується на політичних мані-
пуляціях і соціальних стереотипах, які є абсо-
лютно штучними та безглуздими» [6, с. 69]. 
Ідея рівності людей, їхньої схожості з точки 
зору загальнолюдських цінностей, не зважа-
ючи на певні відмінності, що обумовлені наці-
онально-культурними особливостями, прохо-
дить крізь увесь твір ірландського письменника. 
На нашу думку, відображенням цього можуть 
бути короткі, але вагомі фрази хлопчиків: «Ми 
як близнюки, – сказав Бруно» [1, с. 96]. «У яко-
мусь розумінні, – погодився Шмуль» [1, с. 96]. 
Бажання Бруно товаришувати і спілкуватися зі 

Шмулем контрастують з його ставленням до лей-
тенанта Котлера, який, хоча і знаходився, умовно 
кажучи, на одному боці огорожі з хлопцем, тим 
не менш щодо нього «Бруно не мав ані наймен-
шого сумніву: огидний суб’єкт»[1, с. 69]. Таким 
чином, письменник зауважує, що не можна ста-
витися до людини, базуючись суто на її націо-
нальній приналежності, адже сутність людини, 
риси її характеру обумовлені внутрішніми пере-
конаннями, моральністю та рівнем вихованості 
особистості. 

Як ми вже зазначали в одній зі свої робіт: 
«Говорячи про категорію “чужого”, також слід 
звернути увагу на багатоплановість цього поняття. 
“Чужий” може сприйматися як “інший”, не такий 
як я, той, хто має власні погляди, систему цін-
ностей, але потенційно готовий зрозуміти і при-
йняти мій вибір. З “іншим” у нас немає спільного 
минулого, але цілком можливе спільне майбутнє, 
може, навіть, існувати обопільна зацікавленість 
у взаємопізнанні та співпраці» [8, c. 166]. На наш 
погляд, усвідомлення дихотомії «свій»-«чужий» 
є невід’ємною складовою співіснування людства 
у полікультурному середовищі, базисним компо-
нентом якого буде повага до людської гідності та 
культурних особливостей інших народів, з одного 
боку. Здатність до розуміння неоднорідності влас-
ного суспільства, неможливості звеличення однієї 
нації над іншими, проголошення власної винят-
ковості, з другого – забезпечують неможливість 
повторення явища, подібного Голокосту. 

Усю канву твору пронизує думка, що різниця 
між людьми обумовлена зовнішніми деталями, 
наприклад, одягом, взуттям, зачіскою, службовим 
та суспільним становищем тощо. Якщо створити 
для людей абсолютно ідентичні умови, представ-
ники різних націй виявляться дуже схожими один 
на одного. Найяскравіше, з нашої точки зору, 
це висвітлено через враження Шмуля, коли він 
побачив перевдягнутого Бруно: «Шмуль заклі-
пав очима й похитав головою. Він побачив дещо 
надзвичайне: якби Бруно був ще такий худий, 
як хлопці з протилежного боку загорожі, і такий 
блідий, відрізнити їх між собою було б важко. 
Складалося враження (подумав Шмуль), що вони 
зовсім однакові» [1, с. 176]. 

Висновки. Зібраний нами в статті матеріал  
дозволяє зробити висновок, що подальше існу-
вання і розвиток людського суспільства мусить 
ґрунтуватися на пам’яті про минулі події. 
Замовчування цих подій, їхнє нівелювання 
може призвести до спотворення історії людства 
і закласти хибний фундамент для виховання 
нащадків. У цьому сенсі роман Джона Бойна 



269

Закарпатські філологічні студії

«Хлопчик у смугастій піжамі» являє собою цінне 
джерело для формування відповідного світогляду, 
що базується на безперечній цінності людського 

життя. Твір є перспективним для подальших нау-
кових розвідок через проблематику та особли-
вості наративної будови. 

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ:
1.	Бойн Дж. Хлопчик у смугастій піжамі : роман / пер. з англ. В. Шовкуна. Львів : Видавництво Старого 

Лева, 2017. 192 с.
2.	Гончаренко С. У. Український педагогічний словник / гол. ред. С. Головко. Київ : Либідь, 1997. 373, [1] с.
3.	Качак Т. Б. Сучасна література для дітей та юнацтва: теорія, методика, практика : навч. посібник. Івано-

Франківськ : Тіповіт, 2014. 172 с.
4.	Клименко-Синьоок Г. Джон Бойн «Хлопчик у смугастій піжамі». URL: https://chytay-ua.com/view.

php?id=1184 (дата звернення: 25.12.2025).
5.	Ковпік С. Дитяча свідомість в умовах Голокосту (на матеріалі роману Дж. Бойна «Хлопчик у смугастій 

піжамі»). Літературний образ дитинства в часи кризи ХХ–ХХІ ст. : монографія / за ред. К. Якубовської-
Кравчик. Варшава, 2021. С. 95–104.

6.	Похилюк О. В., Ільченко І. В. Ідея засудження нерівності представників різних рас, націй, національнос-
тей і народів у творчості Джона Бойна. Молодий вчений. 2024. № 6 (130). С. 68–72. DOI: doi.org.

7.	Похилюк О. М., Ільченко А. А. Ідея засудження нерівності представників різних рас, націй, національнос-
тей і народів у творчості Джона Бойна. Актуальні проблеми філології та перекладознавства : тези доповідей 
ХІІІ Міжнар. наук.-практ. конф. (м. Хмельницький, 11–12 трав. 2017 р.). Хмельницький : ХНУ, 2017. С. 140–142.

8.	Ступницька Н. М., Ленська О. О. Дихотомія «свій» – «чужий» як ментальний образ в аспекті імагологіч-
ного аналізу. Закарпатські філологічні студії. 2023. Вип. 32, т. 2. С. 163–167.

9.	Gray M. The Boy in the Striped Pyjamas: A Blessing or Curse for Holocaust Education? Holocaust Studies. 
2014. Vol. 20, no. 3. P. 109–136. DOI: 10.1080/17504902.2014.11087311.

10.	Hirsch M. The Generation of Postmemory: Writing and Visual Culture After the Holocaust. New York : 
Columbia University Press, 2012. 320 p.

11.	Rothberg M. Multidirectional Memory: Remembering the Holocaust in the Age of Decolonization. Stanford : 
Stanford University Press, 2009. 392 p.

Дата першого надходження рукопису до видання: 21.11.2025
Дата прийнятого до друку рукопису після рецензування: 19.12.2025

Дата публікації: 31.12.2025


