
238

Випуск 43 Том 2

РОЗДІЛ 8 
ПОРІВНЯЛЬНЕ ЛІТЕРАТУРОЗНАВСТВО

УДК 821.161.2-1.09"19":82.091(100)(=134.2)
DOI https://doi.org/10.32782/tps2663-4880/2025.43.2.38

ДОН КІХОТ ЯК ІНТЕРТЕКСТЕМА АВТОБІОГРАФІЧНИХ МОТИВІВ 
УКРАЇНСЬКОЇ ЛІРИКИ ХХ СТОЛІТТЯ

DON QUIXOTE AS AN INTERTEXTUAL TOPOS OF AUTOBIOGRAPHICAL 
MOTIFS IN 20TH-CENTURY UKRAINIAN POETRY

Гальчук О.В.,
orcid.org/000-0002-3676-7356

доктор філологічних наук, професор,
професор кафедри світової літератури

Київського столичного університету імені Бориса Грінченка

У статті розглянуто дискурс образу Дон Кіхота як топосу автобіографічних мотивів в українській поезії ХХ ст. 
Мета дослідження – визначити особливості авторських інтерпретацій традиційного образу і їхнього зв’язку з істо-
рико-культурним й ідейно-естетичним контекстом творчості митців. Для досягнення мети проаналізовано витоки 
традиції українського Дон Кіхота, окреслено основні тенденції в осмисленні цього образу поетами різних поетичних 
шкіл ХХ століття, визначено специфіку інтеграції традиційного топосу в національний літературний простір. 

З’ясовано, що традиція художнього осмислення Дон Кіхота як прецедентного образу в автобіографічному 
мотиві пов’язана з його інтерпретацією Борисом Грінченком («Дон Кіхот»). Акцент на мотивах служіння, самот-
ності героя, невідступності попри марність, на думку більшості, його зусиль у «боротьбі з вітряками». Така інтер-
претація сприймається поетичним автопортретом митця в контексті роздумів про долю лідера в перетворенні 
охлосу на націю. У перебігу дослідження визначено, що в ранньомодерністській рецепції образу Дон Кіхота (у 
поезії П. Карманського) домінує мотив самотності й розгубленості, що корелює з притаманної для творчості 
молодомузівця ідеї розчарування в людському поступі і загальною тенденцією деміфологізації традиційних 
образів світової культури. Натомість у поетів-пражан образ Дон Кіхота щонайчастіше виринає в семантичному 
полі самоозначення, характеристики «ближнього» кола, де актуалізується такий складник інтертекстеми, як 
героїка боротьби з несправедливістю, безумна відчайдушність (у Є. Маланюка) попри несприйняття соціуму. Як 
частина автобіографічного тексту додається інтимний мотив – кохання без відповіді (в Олега Ольжича). У Ліни 
Костенко як представниці творчості поетів-шістдесятників з’являється мотив повторення історичної ситуації, де 
Дон Кіхотові, який для натовпу «навіжений», і далі необхідно воювати з велетнями. До цих «велетнів» належить 
і внутрішній ворог – сумнів. У такий спосіб поетеса актуалізує екзистенційні мотиви в осмисленні традиційно-сю-
жетного матеріалу.

Таким чином, окрім основних інтерпретацій, що склалися в традиції української літератури щодо Дон Кіхота як 
об’єкта сатиричного, комічного і трагічного тлумачення, можна виокремити і рефлексійно-особистісну, яка розши-
рює семантичне поле його сприйняття до складника автобіографічного мотиву, образу-маски автора або ж «пор-
трету» генерації, до якого він належить. 

Ключові слова: Дон Кіхот; інтертекстема; художній топос; автобіографічний мотив; інтерпретація; символ; 
антропологія.

The article explores the discourse surrounding the image of Don Quixote as a topos of autobiographical motifs in 
twentieth-century Ukrainian poetry. The aim of the study is to identify the specific features of authors’ interpretations of 
this traditional image and their connection to the historical, cultural, ideological, and aesthetic contexts of the poets’ crea-
tive work. The analysis focuses on the origins of the Ukrainian Don Quixote tradition, outlines the main tendencies in the 
interpretation of this image by poets from different literary schools of the twentieth century, and determines the specifics of 
integrating this traditional topos into the national literary space.

It has been established that the tradition of artistic reinterpretation of Don Quixote as a precedent image within autobi-
ographical motifs originates from Borys Hrinchenko’s poem Don Quixote. His emphasis on the motifs of service, solitude, 
and persistence despite apparent futility forms a poetic self-portrait of the artist as a moral leader striving to transform the 
ochlos (the unorganized crowd) into a nation. In the early modernist reception of the image (as in the poetry of Petro Kar-
mansky, a representative of the Moloda Muza group), the dominant motifs are loneliness and disillusionment, correlating 
with the poet’s skepticism toward human progress and the general trend of demythologizing traditional cultural archetypes.

For the Prague poets, the figure of Don Quixote appears primarily within the semantic field of self-definition, embod-
ying the heroism of resistance to injustice and the motif of reckless courage (Yevhen Malaniuk), as well as the intimate 
autobiographical theme of unrequited love (Oleh Olzhych). In the work of Lina Kostenko, a representative of the Sixtiers 
generation, the motif of historical recurrence emerges: Don Quixote, deemed “mad” by the crowd, must once again fight 



239

Закарпатські філологічні студії

the giants – both external and internal, the latter embodied by doubt. In this way, the poet foregrounds existential dimen-
sions within the interpretation of traditional plot material.

Therefore, in addition to the established satirical, comic, and tragic interpretations of Don Quixote in Ukrainian litera-
ture, a reflective and personal mode can be distinguished – one that expands the semantic field of the image toward the 
autobiographical, functioning as an authorial mask or a generational “portrait” to which the poet belongs.

Key words: Don Quixote; intertext; artistic topos; autobiographical motif; interpretation; symbol; anthropology.

Постановка проблеми. Образ Дон Кіхота 
вже не одне століття є частиною художнього про-
стору різних національних літератур (тільки у ХХ 
ст. – Х.Л.Борхес, Р.Даріо, П.Верлен, Ц.К.Норвід 
та ін.), у тому числі й української. Як художній 
топос, концепт і частина мотиву донкіхотства, він 
інспірує авторські розмисли на моральну, соці-
альну й політичну проблематику, на чому не раз 
акцентували дослідники. 

Із поширенням концепції тлумачення літе-
ратури як відображення антропологічних кодів 
зростає інтерес до постаті митця і способів її 
репрезентації у власному творчому доробку. Як 
образ-маска, автообраз митця, він стає мовою 
автора про себе і свій час. Таким чином, вважа-
ємо, висвітлення проблеми «Дон Кіхот як маска 
автора чи генерації» на матеріалі української пое-
зії ХХ століття не лише підтверджує тезу про тра-
диційний образ як об’єкт основних – сатиричної, 
комічної і трагічної – інтерпретацій, а й розширює 
семантичне поле його сприйняття складником 
автобіографічного мотиву. Окрім того, вивчення 
діалогу «автор – Дон Кіхот» є частиною дослі-
джень міжтекстових зв’язків української літера-
тури, особливо активних в різноманітних явищах 
поезії ХХ століття. 

Аналіз останніх досліджень і публіка-
цій. В українському літературознавстві тран-
сформації образу Дон Кіхота чи не найповніше 
проаналізувала у своїй дисертаційній праці 
«Інтерпретаційні моделі “вічних” мотивів донкі-
хотства та донжуанства в українській літературі 
ХХ століття» (2014) Д. Міщенко. Вона зазначає, 
що цей образ іспанського письменника-гуманіста 
відіграє роль «сталої чи варіативної метафори 
для акцентування глибоких соціальних, політич-
них, естетичних та духовних проблем минулого 
і сьогодення, паралельно ж відбувається й філо-
софське осмислення цих явищ уже в естетичних 
координатах української культури та літератури» 
[11, с. 24]. Свої висновки дослідниця вибудо-
вує на основі аналізу українських творів різних 
жанрів і авторів переважно материкової України, 
водночас роль образу Дон Кіхота в моделюванні 
поетичного автобіографізму розглядається при-
нагідно. Про інтерпретацію образу головного 
героя роману Сервантеса у творчості Леоніда 
Мосендза писав І. Набитович [12], у ліриці пред-

ставників «Празької школи» – В. Просалова [16]. 
Глибокий аналіз поезії шістдесятників крізь 
призму донкіхотства здійснила Л. Тарнашинська 
[18]. Доповненням до цих досліджень буде запро-
понована студія, присвячена образові Дон Кіхота 
як інтертекстемі автобіографічного мотиву.

Постановка завдання. Мета дослідження – 
визначити особливості інтерпретацій образу Дон 
Кіхота і їхнього зв’язку з «текстом життя» автора 
та історико-культурним й ідейно-естетичним 
контекстом його творчості. Для досягнення мети 
необхідно застосувати історико-літературний, 
контекстуальний та інтертекстуальний методи 
дослідження і виконати такі завдання: проаналізу-
вати витоки традиції українського Дон Кіхота як 
автообразу; окреслити основні тенденції в осмис-
ленні цього топосу поетами ХХ різних напрямів 
і поетичних шкіл ХХ століття як образи-автома-
ски; визначити специфіку інтеграції традиційного 
образу в національний літературний простір. 

Об’єктами дослідження є лірика українських 
поетів різних періодів – Петра Карманського 
(«Молода муза»). Євгена Маланюка, Олега 
Ольжича («Празька школа»), Ліни Костенко – 
об’єднана рецепцією топосу Дон Кіхота. Предмет 
аналізу – авторське прочитання традиційного 
образу як образу-маски, його трансформація 
і нове семантичне наповнення. 

Виклад основного матеріалу. Протагоніст 
роману Сервантеса Дон Кіхот і ширше – донкіхо-
тівський мотив належать до художніх топосів, які, 
за типологію генези, є авторською традиційною 
сюжетно-образною одиницею з тривалою істо-
рією творчої рецепції митцями різних епох і наці-
ональних літератур. Це зумовлено архетипічним 
характером цього образу. Семантичне ядро Дон 
Кіхота як універсального архетипу ідеаліста, 
який вступає в конфлікт із буденною реальні-
стю, формується навколо антиномій «ідеал – дій-
сність», «духовне – матеріальне», «мрія – розум», 
«піднесене – земне (комічне)». Власне тих анти-
номій, якими зазвичай оперують письменники 
в художньому відтворенні картини світу і власної 
антропоцентричної концепції. Для письменників  
ХХ століття особливо привабливим виявився 
художній потенціал образу Дон Кіхот, який коре-
лює з втіленням вищого ідеалізму, що зберігає вір-
ність лицарським чеснотам в світі абсурду, який 



240

Випуск 43 Том 2

утратив віру в ці чесноти. Прагнення Дон Кіхота 
«виправити кривди світу» розкриває гуманіс-
тичну природу образу, а трагікомічна двоїстість 
надає йому глибокого психологічного виміру.

Для з’ясування специфіки авторських інтер-
претацій Дон Кіхота як образу-маски митця вва-
жаємо за потрібне виокремити мотиви, які його 
структурують. Позаяк у залежності від «тексту 
життя» і «тексту епохи» автора стають домінант-
ними окремі з них у тій чи тій рецепції. У системі 
мотивів, що забезпечили стійкість рецепції образу 
Дон Кіхота, визначальними є мотив подорожі 
(структурує шлях героя як духовне паломництво); 
мотив боротьби з вітряками (символ безрезультат-
ної, але шляхетної боротьби за ідеал); мотив двій-
ництва (Дон Кіхот і Санчо Панса), що відтворює 
діалектику мрії та практичного досвіду; мотив 
рицарства і його пародії (унаочнює деградацію 
ідеалів та їхнє іронічне відродження у нових 
культурних формах). Особливого значення набу-
ває мотив безумства, який можна визначити як 
філософський стрижень образу. Безумство Дон 
Кіхота – не хвороба, а форма духовного опору 
й самозахисту душі від беззмістовності світу. 
Саме «манія рицарства» перетворюється на спо-
сіб осягнення істини, на вищий тип морального 
безумства, у якому людська гідність і віра в добро 
набувають надрозумного виміру. Цей мотив зумо-
вив подальші рецепції героя як «священного 
безумця» (від романтиків до модерністів), що 
уособлює духовну свободу і творчий акт як аль-
тернативу буденності.

Упродовж своєї літературної історії образ Дон 
Кіхота зазнає численних типологічних трансфор-
мацій: від морально-алегоричного героя бароко 
до трагічного мрійника романтизму й екзистен-
ційного ідеаліста модернізму. У ХХ столітті він 
постає як іронічна саморефлексія тексту – герой, 
який усвідомлює власну умовність. Донкіхотизм 
як культурний архетип зберігає універсальне зна-
чення, позначаючи тип людини, що чинить опір 
безглуздій дійсності силою уяви, моральності 
й віри у сенс.

У своєму дослідженні Д. Міщенко визна-
чила три напрями рецепції роману Сервантеса 
в українській літературі: «перший – це викори-
стання образу або певних рис образу головного 
героя твору у художній тканині свого тексту та 
в концепції людини і дійсності, яка створюється 
у художньому творі. Другий – різноманітні моди-
фікації концепції донкіхотства – і як окремого 
крилатого виразу, що вживається відповідно до 
ситуації, і як поняття, якому притаманні певні 
ознаки. Третій – створення оригінальний версій 

сервантесівського сюжету, а також формування 
власного образу автора роману “Дон Кіхот”, так 
званий діалог художніх версій “Дон Кіхота”» 
[11, с. 25]. Погоджуємося з такою типологією, 
вважаючи, що використання інтертекстеми Дон 
Кіхота як складника автобіографічних мотивів 
є відгалуженням першого з означених напрямів 
рецепції, що сформувалася в українському пись-
менстві. Під «автобіографічними» розуміємо 
не лише ті, що мають безпосередній стосунок 
до біографії автора, а й мотиви характеристики 
покоління (школи), з якими письменник асоціює 
себе. Витоки цієї традиції – у творчості Бориса 
Грінченка.

Історію українського Дон Кіхота одним із 
перших в українській літературі розпочав Іван 
Франко. У 1891 році були опубліковані його 
«Пригоди Дон Кіхота» – розлогий, з 24 розді-
лів і прологу, поетичний переспів основних епі-
зодів роману Сервантеса. Важливо, що творові 
не тільки передує літературно-критичний нарис 
творчості іспанського письменника – Сервантес 
і факти його біографії згадуються і в Пролозі, 
де, окрім теми Іспанії, означена і магістральна 
оцінка образу Дон Кіхота: «Він – аж до ста-
рості дитя – / Прямує на провал, / Побитий, 
та невигаслий, / Несе свій ідеал» [19, с. 171]. 
За постаттю «побитим, та невгаслим» героєм 
роману Сервантеса впізнається сам автор поетич-
ного переспіву, його готовність до важкої подвиж-
ницької і зазвичай непоцінованої за життя праці. 
Але якщо у «Пригодах Дон Кіхота» основною 
метою Івана Франка було насамперед ознайом-
лення української аудиторії з сюжетом велич-
ного твору доби Відродження, і в певному сенсі 
його поема – це зразок «просвітницької» рецеп-
ції (перше видання вийшло у дитячому часо-
писі «Дзвінок»), то саме «Дон Кіхот» Бориса 
Грінченка вважаємо прикладом осмислення тра-
диційного образу в координатах героя-автомаски. 
Дослідники (Н. Левчик, Д. Міщенко) солідаризу-
ються в думці, що розробка Борисом Грінченком 
сюжетів інонаціональних літератур у творах 
«Беатріче Ченчі», «Лаврін Костер», «Матільда 
Аграманте», «Дон Кіхот», це «вибір певної 
теми суголосно актуальним проблемам вітчиз-
няної літератури, завданням, що їх ставив перед 
собою письменник і як громадсько-культурний 
діяч» [7, с. 40]. Додамо: суголосно і актуальному 
питанню осмислення власної ролі в суспільному 
і культурно-освітньому русі. 

Борис Грінченко концентрується на образі 
протагоніста роману Сервантеса, пропонуючи 
власний портрет самотнього, але фанатично від-



241

Закарпатські філологічні студії

даного ідеї борця зі злом. Від сервантесівського 
Дон Кіхот письменника «успадковує» мотив 
небезпечних мандрів («давні страшила по світу 
шукав, / Дракони, і велетні, й змії»), фанатич-
ної відданості справі боротьби зі злом («І де він 
неправду і зло зустрічав, / Там сміло він брався до 
броні»[3]) і навіть помилок на цьому шляху («Він 
їздив по світу, боровся щодня / І часом, було – 
з вітряками» [3]), мотив самотності, який випли-
ває зі сприйняття героя божевільним («Найкращії 
друзі впевняли його, / Що він божевільний без 
міри»), злиденного («В уламках од зброї з іржа-
вим мечем»[3]) і сповненого важких випробу-
вань («Життя його – низка і горя, і мук») життя. 
Констатуючи ці складники біографії Дон Кіхота, 
Борис Грінченко протиставляє їм стійке переко-
нання героя в правильності обраного шляху, яке 
не здатні перебороти ні насильство, ні насмішки. 
Важливим, на нашу думку, є авторський акцент 
на рішеннях Дон Кіхота, які продиктовані голо-
сом серця. Протиставлення «голосу розуму» як 
обережної і поміркованої позиції неприйнятні 
для Дон Кіхота, адже коли інші сумніваються, 
«слухавсь він серця самого свого, / А серце не 
знає невіри»[3]. У цьому сенсі автор цікаво фор-
мує образ спільноти, якій герой присвячену своє 
життя: як і він, це «прості та чисті серця, / Що 
в серце його прозирали, / Високий той образ за 
правду борця / Без сміху в душі заховали» [3]. 
Тож з узагальненням Д.   Міщенко, яка, аналізу-
ючи цей твір Бориса Грінченка, наголошувала, 
що автор «звузив свою інтерпретаційну модель 
образу Дон Кіхота виключно до соціальної скла-
дової, скориставшись, власне, самими поняттями 
“лицар”, “лицарство” як певними смисловими 
штампами. Провідним мотивом поеми Грінченка 
є мотив самозречення. Цьому, як і іншим тво-
рам поета, притаманна певна прямолінійність, 
публіцистична риторика, показова ілюстратив-
ність, емоційні рефлексії та декларативність, 
в яких чітко простежується громадянська позиція 
самого автора» [11, с. 63], погоджуємося почасти. 
Дон Кіхот – це alter ego Бориса Грінченка, бо саме 
таким, що мусив долати не тільки інтертність 
натовпу і ворожість недоброзичливців, а й засте-
реження однодумців «економно» витрачати свої 
сили, постає письменник в інтелектуальній біо-
графії «Непокірний. Грані долі» Т. Вірченко 
і Р. Козлова [див. : 2]. 

У Бориса Грінченка маємо однозначну апо-
логетику Дон Кіхота, натомість у молодомузівця 
Петра Карманського рецепція цього образу супро-
воджується іронією і самоіронією. У статті «Мова 
символів у поезії “Молодої музи”» О. Прищепа 

цілком слушно зазначає, що у творчості моло-
домузівців «всі культурно-історичні елементи 
набувають символічних значень і поетично пере-
осмислюються щодо їхньої первісної семантики» 
[15]. Це спостереження актуальне насамперед 
щодо поезії Петра Карманського. Зокрема, образ 
Дон Кіхота постає у нього і в оточенні інших 
традиційних образів різної генези (Прометей, 
Моргана) в суспільно-політичній ліриці, і в інти-
мній як поетична маска ліричного автогероя. Так, 
у вірші 1920 року «De profundis» поет, переосмис-
люючи образ Дон Кіхота в іронічному ключі, впи-
сує його в ряд інших образів, об’єднаних семами 
«розчарування» та «ілюзія». Античний Прометей 
постає в порівнянні з явищами релігійного скеп-
тицизму доби: «Бур’ян поріс дорогу в рай. Ми 
духом змірили безкрай, / І не найшли ніщо, крім 
болю, / І на туземному роздоллю / Ми свого бога 
розп’яли, / Як на Кавказі Прометея» [14, с. 139]. 
Образ Моргани символізує нездійсненні надії 
та мрії, а Дон Кіхота – запал прожектера: «А 
все останнє – зайвий час / Пустир, заповнений 
нудьгою. / Морганою надій і мрій. / Замкнути 
двері за собою / Втонути в пустку і спокій, / 
І ждати, слухати, як мруть / Повільно на вежі 
години, / Як до воріт нірвани йдуть / Зі шляху 
звіяні пилини, / Чекати, аж надійде вал…/ Все 
інше дим, імла, омани, / Безцільний Дон Кіхота 
пал» [14, с. 140–141]. Якщо в цьому творі Дон 
Кіхот – розчарований сучасник-мрійник (можна 
провести паралель із здеградованим Гамлетом 
Т. С. Еліота), то у вірші «Хоч ти не пуплях, ні 
надмірно гарна...» образ Дон Кіхота автор про-
єктує на себе. Вірш має присвяту «До І.Р.» і нале-
жить до інтимної лірики поета, разом із тим 
містить і мотив осмислення власної ідентичності. 
Автор оспівує красу ліричної героїні («Твоє 
обличчя – це блакить безхмарна, / Що в ні вечірнє 
сонце потухає. / Щось душу тягне й хочеться 
у тобі / Втопити тугу, зроджену в нічниці» 
[14, c. 187–188]), але не сподівається на взаєм-
ність. Він свідомий, що горда красуня бачить 
у ньому «лиш спізненого блазня, Дон Кіхота». 
Тут, на нашу думку, Карманський цікаво обіграв 
і мотив запізнення в часі сервантесівського героя, 
що жив ідеалами минулого, і його сприйняття 
іншими як блазня. Характерно, що автор не запе-
речує такого визначення, як і не намагається вра-
зити серце Іри жалісливими розповідями, адже 
зізнається, що і «для роль трагічних я вже при-
пізнився» [14, c. 187–188]. Таким чином, в інти-
мний мотив вплітається мотив самовизначення, 
для оприявлення якого поет оперує образом Дон 
Кіхота. Тож молодомузівець Петро Карманський 



242

Випуск 43 Том 2

демонструє не тільки осучаснення традиційного 
персонажа, а і творення нового міфу з відомими 
інтертекстемами для висловлення свого сповне-
ного іронії, сарказму і сатири погляду на світ.	

Традиції раннього модернізму в українській 
літературі розвивали представники його зрі-
лої фази, серед яких поети «Празької школи». 
Топос Дон Кіхота у їхній рецепції можна роз-
глядати художньою експлікацією ідейних й есте-
тичних проблем, актуальних для їхньої твор-
чості. Показовим для загального сприйняття 
пражанами ідейно-змістового потенціалу сер-
вантесівського образу є есей Леоніда Мосендза 
«Народження Дон Кіхота». У цьому творі, на 
думку І. Набитовича, митець намагається окрес-
лити причини, які ««перетворюють сеньйора 
Кіхани в лицаря Дон Кіхота, досліджує проблему 
трансформації міщанської душі Кіхани в душу, 
яка прагне героїчного чину. Шукаючи ту силу, 
яка сеньйора Кіхану перетворює в Дон Кіхота, 
Мосендз приходить до переконання, що ця сила – 
це жадоба безсмертя» [12, с. 53]. «Жадоба без-
смертя», реалізована в ідеї чину, є магістральною 
у творчості пражан, серед образних втілень якої 
образові Дон Кіхота належить особливе місце. 
Цікавим вважаємо авторські інтерпретації Євгена 
Маланюка і Олега Ольжича.

Євген Маланюк як поет, що вміло поєднав 
у своїй творчості неокласицистичний елемент із 
неоромантичним, перетворив звернення до пре-
цедентних образів – античних, біблійних і всього 
обширу західноєвропейського і українського 
інтертексту – у невід’ємну частину власної пое-
тики. Щодо авторської інтерпретації Дон Кіхота, 
то, вважаємо, за ідейно-смисловим полем функ-
ціонування цього образу, можна виокремити дві 
тенденції. Перша – це використання інтертекс-
теми в контексті осмислення спільної для всіх 
пражан теми боротьби за українця проти «хахла» 
та «малороса» і формування нового психотипу 
українця чину. Так, у поемі 1926 року «Посланіє», 
де автор, за спостереженням Ю. Ковбасенка, 
«долучився також до дискусії про шляхи роз-
витку української культури, про вибір між Сходом 
і Заходом, про долю Європи. З одного боку, він 
постав за європейський вибір України, але, з дру-
гого боку, протистояв ілюзіям засліплених “світ-
лом зі Сходу” “лівих” європейських інтелектуалів: 
Анрі Барбюса, Джорджа Бернарда Шоу, Ромена 
Роллана, Анатоля Франса, Освальда Шпенглера 
та ін.» [5], інтертекстема Дон Кіхота в одному 
ряді з образами, які контрастують зі збірним 
образом «хахлацького» натовпу. У «Посланії» 
(1926) Євген Маланюк докоряє тим, кому «Понад 

майбутнє України / Дорожче теплий супокій» 
і чия «мудрість “моя хата скраю”». На думку 
поета, така аудиторія не потребує героїв, вона 
не здатна на вчинки і не вміє цінувати звершень 
інших: «Колумб, да Вінчі, Аліґєрі чи Дон Кіхот – 
для неї міт» [9]. Характерно, що в ряд названих 
реальних особистостей, які пов’язані з велич-
ними географічними відкриттями (Колумб), мис-
тецькими революціями (да Вінчі) і творчістю пое-
та-вигнанця, яка підвела підсумок філософським, 
політичним і літературним шуканням цілої доби 
(Данте Аліґієрі) Євген Маланюк вписує і голов-
ного героя роману Сервантеса. І в такий спосіб 
визначає його роль у формуванні етичної матриці 
читача на рівні з досягненнями геніальних митців 
і дослідників.

Друга тенденція авторської інтерпретації Дон 
Кіхота, властива і Євгенові Маланюкові, і Олегові 
Ольжичу, передбачає використання цього образу 
для означення власної ідентичності чи моделю-
вання «портретів» своїх однодумців. Саме образ 
сервантесівський герой, на нашу думку, щонай-
більше відіграє роль «мови» в інтимно-друж-
ній бесіді Євгена Маланюка зі своїм близьким 
колом. Якщо образ Гомерового Одіссея і мотиви 
«Одіссеї», які активно реципіював поет, зазви-
чай входять до авторського мотивного комплексу 
«еміграція», «чужина», «ностальгія», то образ 
Дон Кіхота – це персонаж, у якому віддзерка-
люється оцінка співрозмовника або ж себе. Так, 
він двічі зринає у віршах-присвятах одному 
з найяскравіших поетів-пражан, зачинателеві 
«Празької школи» Юрієві Дараганові. У першому, 
1923 року, Євген Маланюк дякує другові за вірші 
(«Спасибі, любий побратиме, / За китицю цілю-
щих слів!» [8, с. 37]) і зосереджується на влас-
них почуттях. Це момент його роздумів щодо 
майбутнього як двобою зі злом («Вже введено 
останні сили / В глухий двобій з одвічним злом» 
[8, с. 37]), сумнівів, чи вистачить сили поетові 
стати воїном, де оперує знаковими для своєї пое-
зії образами «стилета» і «стилоса» («Та знаю, 
що тримавший стилос, – / Стилет тримати не 
здола»). Невизначеність і самотність породжують 
страх перетворитися з критика режиму в наїв-
ного романтика. Цей мотив оприявлюється в двох 
прецедентних постатях – Петронія і Дон Кіхота: 
«Один, полишений скорботам, / Боюсь: розві-
ється імла – / Петроній стане Дон Кіхотом, / 
А вітряками – демон зла…» [8, с. 37]. У цьому 
контексті поет хотів би бути анти-Дон Кіхотом, 
бо бачив справжнє, а не вигадане книжне зло. 
Це протиставлення видається особливо цікавим 
ще й з огляду на те, що у європейській культурі 



243

Закарпатські філологічні студії

Петроній і Дон Кіхот втілюють два полюси люд-
ського духу – естетизм і ідеалізм, скепсис і віру, 
пасивність і дію. Петроній, герой доби занепаду 
античності, уособлює втомленого спостерігача, 
для якого життя – гра форм і насолода миттє-
вим; Дон Кіхот, навпаки, – людину віри, здатну 
діяти всупереч розчаруванню й абсурду. У такому 
зіставленні Дон Кіхот постає як духовна антитеза 
Петронію – лицар мрії проти естета байдужості. 
Для української еміграційної літератури ця опо-
зиція набуває морального змісту: вона визначає 
вибір між спогляданням і боротьбою, між витон-
ченим цинізмом і лицарською вірою в сенс люд-
ської дії. Але Євген Маланюк у вірші «Юрієві 
Дараганові» фіксує, на нашу думку, різницю 
в сприйнятті Петронієм і Дон Кіхотом реальної 
дійсності: античний письменник фіксує її нега-
тивні відразливі сторони у своєму «Сатириконі», 
а Дон Кіхот живе у вигаданому книжному світі.

Натомість іншу символічну роль відіграє 
у Євгена Маланюка образ Сервантеса в дипти-
хові «Юрієві Дараганові». У першій частині, 
написаній 1929 року, коли товариш Євгена 
Маланюка уже відійшов у засвіти, поет зверта-
ється до нього («Вас пригадало, милий Юріє, / 
Це літо хворе і жагуче,/ А Ви вже т а м»), про-
довжуючи традицію дружніх послань, яка сягає 
витоками Горацієвої творчості. Він потвер-
джує свою відданість справі, яка стає для нього 
новим полем бою: «Та все ж іду, хоч спотика-
юся, / Ген ледве мріє поле бою… / Ні, вже ніколи 
не покаюся, / Мобілізований добою» [8, с. 416]. 
Проєктуючи авторове зізнання на інтертекстему 
Дон Кіхота, можна припустити, що маємо також 
алюзію на заангажованість героя Сервантеса 
своєї добою – стати лицарем у нелицарську добу, 
щоб розбудити в ній потребу боротьби зі злом. 
Друга частина диптиху написана 9 років потому, 
у 1936 році, і приводом стала винесена в епіграф 
подія з празького часопису про занедбану могилу 
Юрія Дарагана на Ольшанськім кладовищі. 
Тепер пам'ять поета відтворює постать друга, 
у якій поєдналися «Щось старовинне, щось 
п’янке, / як пісня, як лицарство й слава, / Щось 
разом ніжне і тужаве, / Мов криця – тверде 
і крихке» [8, с. 417]. І знову зринає образ героя 
Сервантеса, коли він висновує: «І щось, либонь, 
від Дон Кіхота, Бувало, в постаті тремтить» 
[8, с. 417]. Мотив насмішок, якими супроводжу-
валося життя Дон Кіхота, Євген Маланюк пере-
адресовує в іншу, традиційну для своєї творчості, 
мотивну площину – у короткотривалу пам'ять 
українців-малоросів, які не шанують своїх 
героїв: «Серця сліпі! Серця калічні! Коротка ця 

х а х л а ц ь к а вічність, Непевна і гірка, як дим» 
[8, с. 417]. Таким чином, образ Дон Кіхота для 
Євгена Маланюка – це «портрет» і друга, і забу-
того невдячними нащадками героя. 

«Ліричний» аспект рецепції сервантесівського 
образу – закоханого Дон Кіхота, – який у Грінченка, 
Карманського і Маланюка перебував у «пасиві», 
активізує Олег Ольжич у своєму «Дон Кіхоті». На 
перший погляд, твір є зверненням у кращих тра-
диціях лицарської лірики до Неї («Ляля», на думку 
дослідників, це Марина Антонич, перше кохання 
Олега Ольжича [див. : 4], його «Дульсінея»), що 
поєднується з мотивом мандрівки. В обох варі-
антах він просторово-конкретний: лірична геро-
їня вирушає в подорож з Праги до Берліна («Ви 
від’їжджаєте. Так просто і природньо / Змінить 
в потребі Прагу на Берлін»), а поет, який зізна-
ється у своїх давно затаєних почуттях («Ах, 
Лялько! Я не говорив ніколи…/ Це ж глупо так… 
і соромно… і все…/ Котрий вже рік щось душу 
рве, і коле, / І б’є об діл, і вихорем несe» [13, с. 44]), 
теж на чужині. Адже вірш написаний на початку 
1930-ого року, коли Олег Ольжич формувався 
як представник покоління української еміграції 
міжвоєння, пов’язаного з празьким середовищем. 
Але для поета «емігрант» – це синонім «безді-
яльності». Тоді як і Євген Маланюк, Юрій Клен, 
Леонід Мосендз, Олег Ольжич сповідував ідею 
«чинного ідеалізму» –світогляду, де поезія має 
формувати людину дії. Саме тому «Дон Кіхот» 
стає не просто ліричним зізнанням, а поетич-
ним маніфестом активного ідеалізму. Вислів «Я 
Дон Кіхот, не сірий емігрант» [13, с. 44] набу-
ває ролі самовизначення. Це не лише емоційна 
поза, а проголошення життєвого кредо: залиша-
тися людиною дії, ідеалістом, лицарем духу серед 
пасивності й розчарування. Можна припустити, 
що текст має подвійну адресацію: особисту (як 
звернення до жінки, яку кохає) та суспільну – до 
сучасників-емігрантів, розгублених між реаль-
ністю поразки і тугою за Батьківщиною. Для 
Олега Ольжича Дон Кіхот не божевільний мрій-
ник, а мисляча людина, яка зберігає віру у високе 
призначення особистості тоді, коли інші її втра-
тили чи відмовились від цієї віри. Тобто його 
Дон Кіхот – це власна світоглядна позиція «діяти, 
коли інші зневірилися». Так знову утворюється 
вже традиційна для інтерпретації Дон Кіхота 
антиномія, на цей раз «активна – пасивна моделі 
людського існування». Характерно, що, на від-
міну від розглянутих вище авторських прочитань 
сервантесівської інтертекстеми, в Олега Ольжича 
з’являються алюзії на інші елементи донкіхотів-
ського мотиву – зброєносця Санчо Панси й коня 



244

Випуск 43 Том 2

Дон Кіхота Росінанта. Так Олег Ольжич вводить 
ще одну ліричну тему побратимства, називаючи 
реальних акторів свого близького кола: «Я Санчо 
Пансом вперто бачу Стеця» і «Котрий вже рік 
настирливо здається, / Що Тимошенко є мій 
Росінант» [13, с. 44]. А звертаючись до мотиву 
вітряків, переносить акцент на невідступність від 
принципу боротьби: «А я ж не раз лежав уже без 
сил, / Коли мене всі вітряки мололи» [13, с. 44]. 
Тож інтимно-ліричне звертання Олега Ольжича 
до жінки, яку кохає, – це обрамлення («Ви вер-
нетесь небавом <…> розкажете берлінські 
новинки») символічного маніфесту активного іде-
алізму, «портретом» якого є Дон Кіхот.

Продовження і розвиток незавершеного про-
єкту українського високого модернізму письмен-
никами-шістдесятниками за визначенням перед-
бачали і виразну інтертекстуальність їхнього 
творчого доробку. Дон Кіхот і донкіхотство 
стали органічною частиною поетичної мови 
цієї генерації. Л. Тарнашинська наголошувала, 
що «пошуки шістдесятниками сковородинів-
ської “повної людини” з тверезою настановою 
на самовдосконалення й самопізнання (“пізнай 
себе”) врівноважуються ідеалістичним комплек-
сом “донкіхотства”, творячи дихотомічну модель 
топології життєвого й творчого шляху цього 
літературного покоління» [18, c. 142]. У рецеп-
ції Ліни Костенко образу Дон Кіхота, зокрема 
в «Баладі моїх ночей», ця теза отримує виразне 
підтвердження. 

Дослідники (Л. Тарнашинська, Л. Варава, 
Д. Міщенко, В. Саєнко та ін.) не раз звертали 
увагу на «Баладу моїх ночей» як зразок автор-
ського осмислення образу Дон Кіхота, яке вихо-
дить за межі алюзії, а набуває концептуального 
характеру. Так, О.  Варава акцентує на націона-
лізації архетипу в українському досвіді, де образ 
Сервантеса постає моральним ідеалом і символом 
вибору [1]. Л. Тарнашинська узагальнює щодо 
комплексу «донкіхотства» як етосу самотньої 
моральної позиції у тоталітарному суспільстві, 
як екзистенційного вибору «бути» проти види-
мості «здаватись» [18, c. 142]. В. Саєнко у моно-
графії «Поезія Ліни Костенко: традиція, контекст, 
художня своєрідність» (2020) висновує, що Дон 
Кіхот – міфокод, етичний архетип у структурі 
поетики мисткині [17]. 

Балада побудована як розмова ліричної геро-
їні з Дон Кіхотом, між якими немає ні часової, ні 
просторової дистанції: «мій Дон Кіхот» (авторка 
вдається до інтимно-товариського звернення) 
блукає в українському просторі, позначеному 
впізнаваними топосами-символами – «у полі, 

між козацькими могилами» [6, с. 176] – і постає 
перед проблемою «митець і натовп», актуальною 
для шістдесятників, що метафорично висловлена 
в застереженні: «Ох, лицарю, не зв’язуйся з ота-
рою – / вона тебе затопче в пилюгу». Він прожи-
ває добу, де «все довкола мертве, зачакловане» 
[6, с. 177], яка перетворює його на сучасника 
авторки. Ліна Костенко зберігає знакові характе-
ристики інтертекстеми Дон Кіхота: вітряки, яких 
(щоправда, марно, стверджує авторка) шукає 
герой («мій Дон Кіхот шукає вітряка»), ворог-ча-
клун («і злий чаклун глузує поблизу»), мотив 
сприйняття лицаря навіженим («Ти, Дон Кіхоте, 
може, біснуватий?» і «лицар-недотепа»), зустріч 
з отарою овець («Ідуть великі юрми. / Ти думав – 
люди, глянув – барани!»), кінь Росінант. Є також 
алюзія на здобуте Алонсо Кіханою ім’я лицаря 
Печального (Сумного) образу, яке в Ліни Костенко 
перетворюється на характеротвірну ознаку героя: 
«Що в тебе є? Печаль і далина. / Тобі не досить 
просто існувати? / Ти хочеш побороти чаклуна?» 
[6, с. 177]. Більше того, так визначається 
екзистенційний аспект авторської інтерпретації 
Дон Кіхота як сучасника, який опиняється (як 
і в Олега Ольжича) перед вибором між різними 
моделями існування. Перша – це пристосування 
і прилучення до тієї агресивної «отари», друга 
модель передбачає активну позицію боротьби 
зі злом насамперед у його «войовничо-міщан-
ській» личині. На цю думку «працює» і алюзія 
на зовнішній вигляд Дон Кіхота, якого, як відомо, 
Сервантес зображував довготелесим худим чоло-
віком. Ліна Костенко дає промовисте уточнення 
завдяки фразеологічному елементу «котурни»: 
«А ноги довгі, не котурни», що дозволяє уна-
очнити героя як незарозумілого, немарнослав-
ного. Дон Кіхот Ліни Костенко як символ, за 
Л.Тарнашинською, опору інерції і конформізму, 
залишається самотнім героєм, не потрібним 
натовпу: «Ти їм на поміч, лицар-недотепа, / Ти їх 
рятуєш, а вони у крик. / Ех, Дон Кіхоте, їм же не 
тебе. / Не заважай іти їм на шашлик» [6, с.176]. 
Та поетка вірить, що час як «єдиний секундант» 
покаже, що «бути собою», жити повноцінно, а не 
існувати, є етичною нормою Дон Кіхота-авторки-
митців її покоління. 

Висновки. Притягальними для українських 
митців ХХ століття стали насамперед такі визна-
чальні для формування семантичного ядра образу 
Дон Кіхота концепти, як ідеалізм і утопічність 
(мотивують дії героя); самопожертва (як форма 
вірності ідеї); самотність і відчуження (як наслі-
док моральної несумісності з «реальним» світом); 
віра в силу слова (визначає символіку його вчин-



245

Закарпатські філологічні студії

ків); гуманізм і милосердя (як головний етичний 
зміст роману і персонажа). 

Традиція художнього осмислення Дон Кіхота 
як прецедентного образу в автобіографічному 
мотиві пов’язана з його інтерпретацією Борисом 
Грінченком («Дон Кіхот»). Акцент на моти-
вах служіння, самотності героя, невідступності 
попри марність, на думку, більшості, його зусиль 
у «боротьбі з вітряками». Така інтерпретація 
сприймається поетичним автопортретом митця 
в контексті роздумів про долю лідера в перетво-
ренні охлосу на націю. Схожа інтерпретація стане 
домінантною у творчості письменників наступ-
них генерацій, що зумовить поєднання особистіс-
ного контексту і суспільного. 

Попри загальний мотив сумніву і сатирич-
ного погляду на світ, молодомузівець Петро 
Карманський так само оперує образом Дон 
Кіхота в художній картині світу («De profundis») 
та відтворенні інтимних переважань («Хоч ти не 
пуплях, ні надмірно гарна...»), творячи співмір-
ність між власним «Я» і героєм твору Сервантеса. 

У поетів-пражан Євгена Маланюка («Юрієві 
Дараганові» 1923 року і однойменний диптих 
1929 і 1936 рр.) і Олега Ольжича («Дон Кіхот») 
звернення до топосу Дон Кіхота є, з одного боку, 
ознакою боротьби за українську літературу як 

європейську шляхом підняття культури поетич-
ного письма і відстоюванням свободи власного 
мистецького простору, інтерпретуючи по-новому 
образи з «історією», у розмові з однодумцями 
чи коханими. Із другого боку, свідченням сприй-
няття авторами творчості як форми ідеологічної 
боротьби з інертною чи поміркованою частиною 
еміграції та з «малоросійщиною». 

У «Баладі моїх ночей» Ліна Костенко іденти-
фікує в Дон Кіхотові своє покоління митців-шіст-
десятників, перед якими особливо гостро постає 
екзистенційно-аксіологічна опозиція «бути» чи 
«здаватися». Вибором поетки і тих, кого вона може 
назвати «мій Дон Кіхот», стає свідоме донкіхотство. 

Отже, в українській літературі ХХ століття Дон 
Кіхот стає більше, ніж літературним персонажем. 
Він є моделлю людського буття сучасника в наці-
ональному просторі: його образ синтезує етичну 
позицію гуманізму, екзистенційний пошук сенсу, 
естетичну віру у слово. Окрім основних інтерпре-
тацій, що склалися в традиції української літера-
тури щодо Дон Кіхота як об’єкта сатиричного, 
комічного і трагічного тлумачення, окреслюється 
рефлексійно-особистісна, яка розширює семан-
тичне поле його сприйняття до складника авто-
біографічного мотиву, образу-маски автора або ж 
«портрету» генерації, до якого він належить. 

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ:
1.	Варава О. Б. Інтерпретація образу Дон Кіхота в поезії Ліни Костенко «Балада моїх ночей»: ідеаль-

ний вимір. Вісник Луганського національного ун-ту ім. Тараса Шевченка: Філологічні науки. 2009. Ч. І. № 3 
(166). С. 139–145.

2.	Вірченко Т., Козлов Р. Непокірний: Грані долі. Київ : Київ. у-нт ім. Б. Грінченка, 2023. 372 с.
3.	Грінченко Б. Дон Кіхот. Грінченко Б. Вибрані твори. URL: https://www.ukrlib.com.ua/books/printit.

php?tid=26916 
4.	Іванишин П. Олег Ольжич – гарольд нескореного покоління. Дрогобич : Відродження, 1996. 220 с.
5.	Ковбасенко Ю. Євген Маланюк. URL: https://elibrary.kubg.edu.ua/id/eprint/5667/1/Y_Kovbasenko_HUL_21_

GI_Malanyuk.pdf
6.	Костенко Л. Вибране. Київ : Дніпро, 1989. 559 с.
7.	Левчик Н. Поетичний світ Бориса Грінченка. Слово і час. 2019. №12. С. 33–43. 

DOI:10.33608/0236-1477.2019.12.33-43
8.	Маланюк Є. Поезія. Львів : Літопис, 1992. 
9.	Маланюк Є. Посланіє. URL: https://chtyvo.org.ua/authors/Malaniuk_Yevhen/Poslaniie
10.	Марченко Н., Савчук Р. Дон Кіхот українського міфу. Українська мова та література. 2000. № 11.  

С. 4–5.
11.	 Міщенко Д. Інтерпретаційні моделі «вічних» мотивів донкіхотства та донжуанства в українській літе-

ратурі ХХ століття. Дис. … на здоб. наук. ступ. канд. філ. наук : 10.01.01. Київ : КНУ імені Тараса Шевченка,  
2014.

12.	Набитович І. Леонід Мосендз – лицар святого Ґрааля: творчість письменника в контексті європейської 
літератури. Дрогобич : Відродження, 2001. 174 c.

13.	Ольжич Олег. Дон Кіхот. Ольжич Олег. Незнаному воякові. Київ : Фундація ім. О. Ольжича, 1994. 431 c.
14.	Поети «Молодої музи». Зб. / упоряд., авт. передм. та наук. апарату М. Ільницький. Київ : Дніпро, 2006. 

672 с. 
15.	Прищепа О. Мова символів у поезії «Молодої Музи». Вісник Житомирського державного педаго-

гічного університету імені Івана Франка. Філологічні науки. 2022. Вип. 3(98). С. 57–67. URL: https://eprints.
zu.edu.ua/36783/1/7.pdf DOI 10.35433/philology.3 (98).2022.57-67



246

Випуск 43 Том 2

16.	Просалова В. Текст у світі текстів Празької літературної школи: Монографія. Донецьк, 2005. 343с.
17.	Саєнко В. Поезія Ліни Костенко: традиція, контекст, художня своєрідність. Київ : Смолоскип, 2020. 

640 с.
18.	Тарнашинська Л. Дискурс донкіхотства як ідеалістична настанова і художньо-естетична практика укра-

їнських шістдесятників. Філологічний дискурс. 2017. №5. С. 123–145. 
19.	Франко І. Пригоди Дон Кіхота. Франко І.Я.  Зібрання творів: у 50-и томах. Київ : Наукова думка, 

1976. Т. 4. С. 171 – 175.

Дата першого надходження рукопису до видання: 27.10.2025
Дата прийнятого до друку рукопису після рецензування: 28.11.2025

Дата публікації: 30.12.2025


