
232

Випуск 43 Том 2

УДК 811.133. 1’367’342.8
DOI https://doi.org/10.32782/tps2663-4880/2025.43.2.37

ОБРАЗ СХОДУ ЯК ПРОСТОРУ ДУХОВНОСТІ, ЕКЗОТИЗМУ ТА РОМАНТИЗМУ 
У ФРАНЦУЗЬКІЙ ЛІТЕРАТУРІ ХІХ СТОЛІТТЯ

THE IMAGE OF THE EAST AS A SPACE OF SPIRITUALITY, EXOTICISM  
AND ROMANTICISM IN 19TH CENTURY FRENCH LITERATURE

Станіслав О.В.,
orcid.org/0000-0003-4600-5328

доктор філологічних наук, професор,
завідувач кафедри романської філології

Волинського національного університету імені Лесі Українки

У статті розглянуто зображення образу Сходу як простору духовності, екзотизму та романтизму у французькій 
літературі ХІХ століття. Дослідження проведено на матеріалі творів п’яти французьких письменників-мандрівників, 
«зачарованих» у Схід. Кожен із розглянутих авторів репрезентує Схід як у своїй індивідуальній художній картині, що 
їх різнить, так і в соціальній, тісно пов'язаній з їхнім національним і культурним кодом, що їх об'єднує. Проведений 
аналіз засвідчив, що Схід у їхніх творах є не просто образом «іншого», а зворотним образом самих себе.

Через звернення до східних мотивів, образів, героїв та культур письменники-романтики досліджували глибини 
людської психіки, емоцій та почуттів. Незважаючи на орієнталізм, тобто євроцентричну (і колоніалістську) перевагу, 
яку вони більш-менш відкрито висловлювали, у всіх авторів завжди була ідея цивілізації, яку вони несли у своєму 
культурному багажі: у Ф.-Р. Шатобріана це слава Франції минулих часів; у Т. Готьє, відповідно до його поетики мис-
тецтва для мистецтва, це вічна краса; у А. де Ламартіна, як поета і філософа, це ідеалізація місць і народів чарів-
ного Сходу, незважаючи на пережиті розчарування; у Ж. Нерваля – це турбота про людство, особливо про тих, хто 
тяжко постраждав від злиднів; нарешті, у Г. Флобера – це саме чарівний шарм і казкова чуттєвість пейзажів, сонця, 
ароматів, квіти, східні принцеси. Тому, навіть якщо вони поділяють один і той самий французький культурний код 
(етноцентризм), кожен з них дивиться і вигадує своїми матеріальними та духовними очима одночасно, що поро-
джує різноманіття різних образів одних і тих самих місць, в даному випадку Сходу.

Аналіз матеріалу засвідчив, що образ Сходу у творах французьких письменників-романтиків ХІХ століття є не 
просто образом «іншого», а зворотним образом самих себе, своєї ідентичності, яка прагне до асиміляції з «іншим» 
або до диференціації з ним. Будь-то асиміляція чи диференціація, позитивний чи негативний образ, ставлення до 
іншого, прийняття іншого з усіма його відмінностями є необхідним для побудови міжкультурного діалогу, взаємної 
поваги та толерантності. 

Ключові слова: французька література, образ Сходу, орієнталізм, екзотизм, літературний романтизм, духов-
ність, образ «іншого», міжкультурний діалог.

The article examines the image of the East as a space of spirituality, exoticism and romanticism in 19th-century French 
literature. The study is based on the works of five French writers-travellers who were ‘enchanted’ by the East. Each of the 
authors considered represents the East both in their individual artistic picture, which distinguishes them, and in the social 
one, closely related to their national and cultural code, which unites them. The analysis showed that the East in their works 
is not just an image of ‘the other,’ but a mirror image of themselves, namely their identity, which strives for either assimila-
tion or differentiation from ‘the other.’

By drawing on Eastern motifs, images, heroes and cultures, Romantic writers explored the depths of the human psy-
che, emotions and feelings. Despite their Orientalism, i.e. the Eurocentric (and colonialist) bias that they expressed more 
or less openly, all authors always had the idea of civilisation that they carried in their cultural baggage: for F.-R. Chateaubri-
and, it was the glory of France in times past; in T. Gautier, in accordance with his poetics of art for art's sake, it was eternal 
beauty; in A. de Lamartine, as a poet and philosopher, it was the idealisation of the places and peoples of the enchanted 
East, despite the disappointments he had experienced; for G. de Nerval, it was concern for humanity, especially those who 
had suffered greatly from poverty; finally, for G. Flaubert, it was precisely the enchanting charm and fairy-tale sensuality 
of landscapes, sunshine, scents, flowers and oriental princesses. Therefore, even if they share the same French cultural 
code (ethnocentrism), each of them sees and imagines with their own material and spiritual eyes at the same time, which 
gives rise to a variety of different images of the same places, in this case the East.

Analysis of the material has shown that the image of the East in the works of 19th-century French Romantic writers 
is not simply an image of ‘the other,’ but a mirror image of themselves, of their own identity, which strives to assimilate 
with ‘the other’ or to differentiate itself from it. Whether it is assimilation or differentiation, a positive or negative image, an 
attitude towards the other, acceptance of the other with all their differences is necessary for building intercultural dialogue, 
mutual respect and tolerance. 

Key words: French literature, image of the East, Orientalism, exotism, literary romanticism, spirituality, image of the 
Other, intercultural dialogue. 

Постановка проблеми. У XIX столітті серед 
багатьох європейських митців спостерігається 
неймовірне захоплення географічними приго-

дами, далекими подорожами та пристрастю до 
всього екзотичного. Саме в цей час європейські 
письменники в гонитві за новими відчуттями, 



233

Закарпатські філологічні студії

враженнями і джерелами натхнення кинулися 
в далекі країни Сходу. Як наслідок, дуже скоро 
виник новий літературний напрям – роман-
тичний орієнталізм, який відображав у формі 
щоденників або художніх творів як справжні, так 
і вигадані історії, враження європейців про Схід. 
Романтичний орієнталізм можна визначити як 
культурне освоєння Європою східної культури, як 
цікавий сплав східних і європейських традицій.

Зазначимо, що у французькому літературному 
романтизмі образ Сходу завжди був екзотичним, 
таємничим і ідеалізованим. Схід сприймався літе-
раторами як місце сильних пристрастей, духо-
вності, нездійсненних бажань і свободи, що відпо-
відало таким загальним романтичним тенденціям 
як: культ почуттів, індивідуальності, нескорено-
сті, самоцінності особистості тощо. Образ Сходу 
слугував своєрідним тлом для зображення «життя 
духу» (духовності), розкриття внутрішнього світу 
людини та роздумів про вічні цінності.

Мета і завдання. Метою нашої наукової роз-
відки є проаналізувати особливості зображення 
художнього образу Сходу в творчості французь-
ких письменників ХІХ століття. Дослідження 
проведено на матеріалі творів А. де Ламартіна, 
Т. Готьє, Ж.  Нерваля, Г. Флобера, Ф.-Р. де 
Шатобріана. Як бачимо, в центрі уваги – автори, 
які були палкими мандрівниками, які були «зача-
ровані» у Схід, мали глибинну символічну уяву та 
володіли мистецтвом висловлювати її на письмі. 
Кожен з них представляє Схід як у своїй інди-
відуальній художній картині, що їх різнить, так 
і в соціальній, тісно пов'язаній з їхнім національ-
ним і культурним кодом (який є французьким), 
що їх об'єднує. У цьому контексті важливо вка-
зати, що Схід у їхніх творах є не просто образом 
«іншого», а зворотним образом самих себе, а саме 
їхньої ідентичності, яка прагне або асиміляції 
з «іншим» (як у більшості випадків), або дифе-
ренціації (як у випадку Ф.-Р. Шатобріана). 

Щоб продемонструвати це, ми перейдемо до 
порівняльного аналізу типових подорожніх нота-
ток та художніх творів згаданих вище авторів.

Виклад основного матеріалу. Подорож – це 
синтез емпіричного, раціонального, емоційного 
і, перш за все, уявного, який письменник-ман-
дрівник здатний передати читачам. На думку А. 
де Ламартіна, подорожувати – це перекладати; 
це перекладати очима, думками, душею читача 
місця, кольори, враження, почуття, які природа 
або людські пам'ятки дарують мандрівникові. 
Треба вміти одночасно дивитися, відчувати 
і висловлювати ... [1, с. 171]. Отже, письмен-
ник-мандрівник є перекладачем іноземних країн 

і менталітетів, активним посередником між влас-
ною культурою походження та іноземною (або 
іноземними) культурою (культурами). Він безпо-
середньо спрямовує наш погляд на місця, де ми 
не перебуваємо, і спонукає наші духовні очі від-
творити їх у нашій уяві. Таким чином, за понад 
сто років до теорій відомого імаголога та ком-
паративіста Даніеля-Анрі Пажо, А. де Ламартін 
уже визнав посередницький характер подорожі 
та її письмового перенесення, тобто подорож-
нього оповідання. А. де Ламартін підкреслює 
важливість погляду, а саме взаємодії між оком 
читача і оком автора-мандрівника, а також важ-
ливість «вміння дивитися», на чому наголошує 
Д.-А. Пажо, назвавши одну зі своїх книг метафо-
ричною назвою «Око в руці» (підзаголовок «за 
поетику посередництва») [2]. Це означає, що така 
літературна та культурна посередницька діяль-
ність поєднує спостереження з письмом, а її най-
вищою метою є просування «іншості»: спільна 
робота руки та ока полягає в тому, щоб спонукати 
читача, глядача побачити щось інше в тому, що 
він, на його думку, бачить або дивиться. Відтак, 
функція посередника полягає в тому, щоб запро-
понувати читачеві те, чого він ніколи не бачив, не 
читав, не думав...

«Подорож – це послідовність зустрічей між 
фізичним оком, моральним поглядом і обра-
зами культури» [2, с. 104]. Інакше кажучи, це 
комплекс зовнішнього (емпіричного) досвіду та 
внутрішнього (етичного) досвіду, який визна-
чається в основному культурою, що дивиться, 
у контакті з іншими культурами, які стають 
об'єктом критичного погляду (тоді це культури, 
на які дивляться). Ключовим елементом куль-
турної медіації є письменник-мандрівник, якого 
Д.-А. Пажо метафорично називає «інтелектуаль-
ним Протеєм», «передавачем ідей і знань» [2]. Він 
характеризується «свободою духу, відкритістю 
мислення, вмінням слухати інших, любов'ю до 
пригод, високою культурою... кочовим духом. Він 
є свідком історичного моменту іноземної країни, 
і його твори є специфічним свідченням, яке він 
передає рідною мовою своїм читачам, тобто тим, 
хто поділяє ті самі культурні цінності, що й він. 
Проте, першим поштовхом до подорожі є відкри-
тість до іноземної реальності, яку мандрівник 
поступово починає сприймати через аналогії, які 
він вибудовує на основі своїх попередніх подоро-
жей та досвіду [3, с. 319]. Оскільки це його особи-
сте зізнання про подорож, в якому ретельні спо-
стереження поєднуються з часто плідною уявою, 
письменник-мандрівник має право вигадувати 
і часом приховувати певні враження, адже він має 



234

Випуск 43 Том 2

привілей бути там, на відміну від нас, його чита-
чів. Зрештою, письменник-мандрівник зовсім не 
є простим перехожим у галереї живих образів, він 
не є рабом поверхневих вражень чи своєї нестій-
кої пам'яті: «мандрівник шукає не пейзаж, а ідею 
цивілізації, яку потрібно дослідити, проаналізу-
вати, оцінити» [4, с. 20]. 

Як засвідчує проведений аналіз, майже 
всі подорожі письменників відбулися 
в першій половині XIX століття: Ф.-Р. де Шат- 
боріан здійснив свою першу подорож 
у 1806-1807 роках, потім А. де Ламартін 
у 1832-1833 роках, Ж.  Нерваль у 1843 році, 
Г. Флобер у 1849-1851 роках, і нарешті Т. Готьє 
у 1852 році (Греція і Туреччина) та у 1869 році 
(Єгипет). Всі письменники-мандрівники поді-
ляли смак до східної екзотики, однак, варто 
зауважити, що їхні уявлення, враження, образи 
після подорожей ставали набагато різноманіт-
нішими та складнішими, ніж можна було б при-
пустити. Ця складність пояснюється реальні-
стю, яку вони побачили на місці та тим, що вони 
«уявили» у своїй індивідуальній художній кар-
тині, натхненній вражаючими читаннями про 
Схід, властивими романтичному ентузіазму.

А. де Ламартін вважав Схід батьківщиною 
своєї уяви, яка завжди кохала море, пустелі, гори, 
звичаї та сліди Бога на Сході:

Toute ma vie l’Orient avait été le rêve de mes jours 
de ténèbres dans les brumes d’automne et d’hiver de 
ma vallée natale (Все моє життя Схід був мрією 
моїх темних днів в осінньому та зимовому тумані 
моєї рідної долини) [1, с. 91]. 

На березі біблійної річки Йордан А. де 
Ламартін романтизує її кольори, згадуючи швей-
царські пейзажі: 

nous nous baignons la tête, les pieds et les 
mains dans ses eaux douces, tièdes et bleues 
comme les eaux du Rhône quand il s’échappe du 
lac de Genève (ми занурюємо голови, ноги і руки 
в її солодкі, теплі і блакитні води, подібні до вод 
Рони, коли вона витікає з Женевського озера) 
[1, с. 306]. Такі ж «водні» спогади прокидаються 
в Константинополі, під стінами великого сералю:

où le courant perpétuel du Bosphore forme de 
petites vagues murmurantes et bleues comme les 
eaux du Rhône à Genève (де безперервний потік 
Босфору утворює маленькі шелесткі хвилі, бла-
китні, як води Рони в Женеві) [1, с. 681]. 

Зустрівши тріумфальну Гробницю Господню, 
А. де Ламартін м'якою і ніжною молитвою спіл-
кується з душами живих і мертвих, своїх предків 
і сучасників, стираючи будь-які часові межі, бо 
його погляд спрямований на вічність: 

priant pour mon père ici-bas, pour ma mère dans 
un autre monde, pour tous ceux qui sont ou qui ne 
sont plus, mais avec qui le lien invisible n’est jamais 
rompu ; la communion de l’amour existe toujours ; le 
nom de tous les êtres que j’ai connus, aimés, dont j’ai 
été aimé, passa de mes lèvres sur la pierre du Saint-
Sépulcre (молячись за свого батька тут, на землі, 
за свою матір в іншому світі, за всіх, хто є або вже 
не є, але з ким невидима нитка зв'язку ніколи не 
розривається; спілкування любові існує завжди; 
імена всіх істот, яких я знав, любив, які любили 
мене, перейшли з моїх вуст на камінь Святого 
Гробу) [1, с. 398]. 

Не можемо не зазначити, що спільним для 
багатьох письменників-мандрівників, коли вони 
прибувають на землю античних цивілізацій, 
є часто гірке розчарування тим, що вони бачать, 
порівняно з тим, що вони «бачили» в книгах, чули 
в казках або уявляли в своїх головах. Отже, з'явля-
ється величезний розрив між реальним і уявним, 
між реальним і вигаданим, що робить чарівний 
Схід розчарованим Сходом.

Ось як згадує про похмурий, сумний, чорний, 
посушливий, пустельний вигляд Афін, вівтар 
богів, А. де Ламартін: 

un poids sur le cœur ; rien de vivant, de vert, 
de gracieux, d’animé ; nature épuisée… Terre 
apocalyptique, qui semble frappée par quelque 
malédiction divine (тяжкість на серці; нічого 
живого, зеленого, граціозного, жвавого; висна-
жена природа... Апокаліптична земля, яка зда-
ється враженою якимось божественним проклят-
тям) [1, с. 161–162]. 

На думку поета, враження від Парфенона 
також не зовсім відповідають тому, чого можна 
було б очікувати, дивлячись на нього:

 et les pompeuses paroles des voyageurs, peintres 
ou poètes, vous retombent tristement sur le cœur 
quand vous voyez cette réalité si loin de leurs images 
(і пишні слова мандрівників, художників чи пое-
тів сумно падають на серце, коли бачиш цю реаль-
ність, така далека від їхніх образів) [1, с. 161–162]. 

Однак, незважаючи на пережиті розчару-
вання, сум, меланхолію, можемо стверджувати, 
що поет-філософ А. де Ламартін ідеалізує місця 
і народи чарівного Сходу, насолоджується їхньою 
красою та екзотичністю, прагне знайти себе через 
порозуміння з «іншими».

Щодо образу Сходу у творчості Т. Готьє, то 
письменник мав враження, що справді там жив: 

Il me semble que j’ai vécu en Orient, et lorsque 
pendant le carnaval je me déguise en quelque caftan 
et quelque tarbouch authentique, je crois reprendre 
mes vrais habits. (Мені здається, що я жив на 



235

Закарпатські філологічні студії

Сході, і коли під час карнавалу я переодягаюся 
в якийсь кафтан і справжній тарбуш, я вірю, що 
одягаю своє справжнє вбрання) [5, с. 10]. 

Т. Готьє не тільки захоплювався образами, які 
йому пропонував Парфенон, але й надавав пере-
вагу реальності над тим, що може створити будь-
яка уява, адже перед цим античним пам'ятником 
всі наші мрії розсіюються et la réalité vous apparaît 
avec sa puissance souveraine mille fois supérieure à 
l’imagination (і реальність постає перед вами з її 
суверенною силою, в тисячу разів вищою за уяву) 
[1, с. 132]. Крім того, він ненавидів безглузду 
жорстокість варварів, які протягом століть руйну-
вали шедеври образотворчого мистецтва, не зни-
щуючи при цьому вічну красу, яка завжди випро-
мінюється з понівечених, часто обезголовлених 
статуй. На щастя, l’imagination reconstruit le corps 
absent plus beau peut-être qu’il n’était sorti du pur 
bloc de Paros ou de Pentélique (уява відтворює від-
сутнє тіло, можливо, навіть красивіше, ніж воно 
було, коли його витесали з чистого Паросського 
або Пентеліського каменю) [1, с. 126]. 

Письменник-мандрівник Т. Готьє зазначав, що 
його принцип – це асимілюватися зі звичаями 
і традиціями країни, яку відвідуєш; і немає іншого 
засобу все бачити і насолоджуватися подорожжю. 
Французький мандрівник старався зануритися 
у східне життя, багато уваги приділяв соціальній 
проблематиці, описав типові звичаї різних соці-
альних верств і етнічних груп. Вважається, що 
Т. Готьє – один із тих, хто ввів у французьку літе-
ратуру нову модель описів мандрів, що відрізня-
ється надзвичайною точністю і сумлінністю, що 
анітрохи не заважає їм бути поетичними. 

Отже, образ Сходу у творах Т. Готьєє є не 
просто образом «іншого», а зворотним образом 
самого себе, своєї ідентичності, яка прагне до 
асиміляції з «іншим».

Французький письменник-мандрівник 
Ж. Нерваль був так зачарований багатством релі-
гійної різноманітності, що відчував себе païen en 
Grèce, musulman en Égypte, panthéiste au milieu 
des Druses (язичником у Греції, мусульманином 
в Єгипті, пантеїстом серед Друзів (друзи – етноре-
лігійна спільнота)) [6, с. 790]. Однак, Ж. Нерваль 
надає цивілізаційної переваги Заходу. Про це свід-
чить його зустріч з прусським офіцером під піра-
мідою Хеопса, де офіцер відразу впізнав фран-
цуза і був радий зустріти когось «цивілізованого» 
[6, с. 298]. Важливо зазначити, що в оповіданні 
Ж. Нерваля ми не знайдемо жодних слідів його 
етнічної чи європейської переваги, за винятком 
моменту, коли він порівнює ефіопок з мавпами. 
Натомість ми відчуваємо ніжну турботу і тривогу 

перед найбільш нещасними чоловіками і жін-
ками, будь то простий народ Каїра, повія з Сирії 
чи раби Єгипту. 

Як бачимо, образ Сходу для Ж. Нерваля це 
не лише і не стільки мальовничість пейзажів, а, 
передусім, це – турбота про людство, особливо 
про найбідніших, тих, хто тяжко постраждав від 
злиднів. Ж. Нерваль вочевидь дотримується куль-
турної моделі, яка прагне асиміляції з «іншим».

Пан Омлін з роману Г. Флобера «Rage et 
impuissance» пішов ще далі у своєму східному 
романтизмі: 

Il rêvait l’Orient ! l’Orient, avec son soleil 
brûlant, son ciel bleu, ses minarets dorés, ses 
pagodes de pierre; l’Orient ! avec sa poésie toute 
d’amour et d’encens; l’Orient! avec ses parfums, 
ses émeraudes, ses fleurs, ses jardins aux pommes 
d’or; l’Orient! avec ses fées, ses caravanes dans les 
sables; l’Orient! avec ses sérails, séjour des fraîches 
voluptés (Він мріяв про Схід із його палючим сон-
цем, блакитним небом, золотими мінаретами, 
кам'яними пагодами; Схід! із його поезією, спов-
неною кохання і пахощів; Схід! із його ароматами, 
смарагдами, квітами, садами із золотими яблу-
ками; Схід! із його феями, караванами в пісках; 
Схід! З його сералями, місцем прохолодних насо-
лод [7, с. 7]. У плідній уяві письменника-мандрів-
ника східні пейзажі нагадують рідну землю або 
регіон, близький їм. Переправляючись через Ніл, 
Г. Флобер помічає праворуч пустелю, а ліворуч – 
зелену луку: 

elle ressemble de loin à une plaine de Normandie 
avec ses pommiers (вона здалеку нагадує рівнину 
Нормандії з її яблунями) [7, с. 84]. 

Образ Сходу у Г. Флобера це саме чарівний 
шарм і казкова чуттєвість пейзажів, сонце, аро-
мати і пахощі, краса східних принцес, простір 
духовності і романтизм.

Зовсім по-іншому формувався образ Сходу 
у Ф.-Р. Шатобріана. У передмові до своєї книги 
«Подорож з Парижа до Єрусалиму» (1811) 
Ф.-Р. Шатобріан заявляв, що він збирається 
«шукати образи», але образи не етнологічні чи 
антропологічні, а образи художні. Письменник-
мандрівник відмовлявся пізнавати далекі народи 
та їхні звичаї: je n’ai point la prétention d’avoir 
connu des peuples chez lesquelles je n’ai fait que 
passer (я не претендую на те, що пізнав народи, 
серед яких я лише проїжджав [8, с. 55]. Тому він 
просить читача сприймати його розповідь не як 
подорож, а як спогади про один рік свого життя. 

Насправді справжньою темою розповіді 
є сам автор, який розповідає лише про себе, захо-
плюється екзотичними пейзажами, цікавиться 



236

Випуск 43 Том 2

пам'ятками, руїнами і, насамперед, слідами, які 
французький геній залишив на «нецивілізова-
них» територіях. Ф.-Р. Шатобріан відмовляється 
вивчати мову народу, серед якого він перебу-
ває; він також відмовляється знімати взуття або 
капелюх відповідно до звичаїв країни, оскільки 
справжній француз повинен поважати правила 
своєї країни, де б він не перебував; він ненави-
дить турків, оскільки вони тільки руйнують світ 
або сплять з жінками; араби нагадують йому тва-
рин зі своєю грубою мовою; ісламська релігія 
була регресивною для всього Близького Сходу, 
оскільки Просвітництво згасає там, де ступають 
ноги мусульман; зрештою, що може бути прекрас-
нішим в Єгипті, ніж пам'ятники, які французи 
залишили там під час наполеонівських походів? 

Ф.-Р. Шатобріан був зачарований єгипет-
ськими пірамідами настільки, що попросив 
свого супутника викарбувати на них своє ім'я 
[8, с. 479]. Однак, здається, був дуже розчаро-
ваним Олександрією qui lui sembla le lieu le plus 
triste et le plus désolé de la terre (яка здавалася йому 
найсумнішим і найпорожнішим місцем на землі), 
де нова Олександрія mêle ses ruines aux ruines de 
l’ancienne cité (змішує свої руїни з руїнами ста-
родавнього міста); [...] quelques chiens maigres 
dévorant des carcasses de chameaux sur la grève 
(кілька худих собак пожирають туші верблюдів 
на березі...). Проте Єгипет залишається колискою 
наук, релігій, законів, одним словом – людства, 
але сьогодні ця країна страждає під ярмом сучас-
ного неписьменництва. 

На думку Ф.-Р. Шатобріана, екзотична при-
рода (пальми) повертає колишній блиск цій циві-
лізації, бо нагадує йому про світлу Францію: 

Les palmiers paraissaient alignés sur la rive 
comme ces avenues dont les châteaux de France sont 
décorés : la nature se plaît ainsi à rappeler les idées 
de la civilisation, dans le pays où cette civilisation prit 
naissance et où règnent aujourd’hui l’ignorance et 
la barbarie (Пальми здавалися вишикуваними на 
березі, як алеї, якими прикрашені замки Франції: 
природа так любить нагадувати про ідеї цивіліза-
ції в країні, де ця цивілізація зародилася і де сьо-
годні панує невігластво і варварство) [8, с. 459]. 

Отже, Ф.-Р. Шатобріан, у надмірному підне-
сенні себе та своєї французької ідентичності, 
дотримується культурної моделі, яка прагне 
диференціації «іншості». Він, безсумнівно, є най-
кращим прикладом французького орієнталізму 
XIX століття.

Висновки. Підсумовуючи проведену наукову 
розвідку, ще раз акцентуємо про те, що фран-
цузькі письменники зверталися до Сходу як до 
джерела пригод, небезпек і незвіданого.  Це був 
простір, протилежний цивілізованій, але буден-
ній Європі. Через звернення до східних мотивів, 
образів, героїв та культур письменники-роман-
тики досліджували глибини людської психіки, 
емоцій та почуттів. Через свою уяву, свої художні 
розповіді про подорожі вони значною мірою 
сформували реальне сприйняття Сходу в очах 
Заходу. Незважаючи на орієнталізм, тобто євро-
центричну (і колоніалістську) перевагу, яку вони 
більш-менш відкрито висловлюють тут і там, 
як це було, зокрема, з Ф.-Р. Шатобріаном, у всіх 
авторів завжди є ідея цивілізації, яку вони несуть 
у своєму культурному багажі: у Ф.-Р. Шатобріана 
це слава Франції минулих часів; у Т. Готьє, від-
повідно до його поетики мистецтва для мисте-
цтва, це вічна краса; у А. де Ламартіна, як поета 
і філософа, це ідеалізація місць і народів чарів-
ного Сходу, незважаючи на пережиті розчару-
вання; у Ж. Нерваля – це турбота про людство, 
особливо про тих, хто тяжко постраждав від злид-
нів; нарешті, у Г. Флобера – це чарівний шарм 
і казкова чуттєвість пейзажів, східні принцеси 
і романтизм. Тому, навіть якщо вони поділяють 
один і той самий французький культурний код 
(етноцентризм), кожен з них дивиться і вигадує 
своїми матеріальними та духовними очима одно-
часно, що породжує різноманіття різних образів 
одних і тих самих місць, в даному випадку Сходу. 
Одне і те саме завжди є різним. 

Аналіз матеріалу засвідчив, що образ Сходу 
у творах французьких письменників-романтиків 
ХІХ століття є не просто образом «іншого», а зво-
ротним образом самих себе, своєї ідентичності, 
яка прагне до асиміляції з «іншим» або до дифе-
ренціації з ним. Не можна побудувати свою іден-
тичність, не знаючи і не розуміючи «іншості». 
Будь-то асиміляція чи диференціація, позитивний 
чи негативний образ, ставлення до іншого, при-
йняття іншого з усіма його відмінностями є необ-
хідним для побудови міжкультурного діалогу, 
взаємної поваги та толерантності. 

Наступним кроком дослідження може стати 
розгляд лінгвокультурних трансформацій образу 
Сходу в сучасній франкомовній літературі. Аналіз 
мовних маркерів репрезентації образу Сходу 
в хронологічному розрізі видається перспектив-
ним науковим питанням.



237

Закарпатські філологічні студії

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ:
1.	Lamartine, Alphonse de. Voyage en Orient. Édition présentée, établie et annotée par Sophie Basch. Paris, 

Gallimard, 2011. 1175 p.
2.	Pageaux, Daniel-Henri. L’œil en main : Pour une poétique de la médiation. Paris, Librairie d’Amérique et 

d’Orient Jean Maisonneuve, 2009. P. 104.
3.	Gvozden, Vladimir. « Putopisna književnost », dans Pregledni rečnik komparatističke terminologije u književnosti 

i kulturi, éd. par B. Stojanović Pantović, M. Radović, V. Gvozden. Novi Sad, Akademska knjiga, 2011. P. 319.
4.	Pageaux, Daniel-Henri. Littératures et cultures en dialogue. Paris, L’Harmattan, 2007. 342 p.
5.	Gautier, Théophile. L’Orient. Édition présentée, établie et annotée par Sophie Basch. Paris, Gallimard, 2013. 

625 p.
6.	Nerval, Gérard de. Voyage en Orient. Préface d’André Miquel. Texte établi et annoté par Jean Guillaume et 

Claude Pichois. Présenté par Claude Pichois. Paris, Gallimard, 1998. 948 p.
7.	Flaubert, Gustave. Voyage en Orient. Préface de Claudine Gothot–Mersch. Paris, Gallimard, 2006.752 p.
8.	Chateaubriand, François-René de. Itinéraire de Paris à Jérusalem. Édition de Jean-Claude Berchet. Paris, 

Gallimard, 2005. 736 p.

1.	Дата першого надходження рукопису до видання: 29.10.2025
2.	Дата прийнятого до друку рукопису після рецензування: 28.11.2025
3.	Дата публікації: 30.12.2025


