
206

Випуск 43 Том 2

УДК 821.161.2Сковорода
DOI https://doi.org/10.32782/tps2663-4880/2025.43.2.33

ДІАЛЕКТИКА МЕЖ І БЕЗМЕЖЖЯ В ПОЕТИЧНІЙ ІНТЕРПРЕТАЦІЇ  
ГРИГОРІЯ СКОВОРОДИ

DIALECTIC OF LIMITS AND LIMITLESSNESS IN THE POETIC 
INTERPRETATION OF HRYHORII SKOVORODA

Григорчук Ю.М.,
orcid.org/0000-0002-9359-1334

кандидат філологічних наук,
молодший науковий співробітник відділу давньої української літератури

Інституту літератури імені Т.Г. Шевченка Національної академії наук України

У статті здійснено аналіз інтерпретації діалектики меж і безмежжя в поетичній збірці Г. Сковороди «Сад боже-
ственних пісень». Підкреслено, що діалектичність – це один із домінантних методів авторського художнього осмис-
лення світу. Зазначено, що в основі інтерпретації діалектики меж і безмежжя в поезіях Г. Сковороди є філософська 
концепція про дві натури творіння, барокова антитетика та християнська екзегетика.

Виокремлено, що в збірці «Сад божественних пісень» діалектика меж і безмежжя найповніше окреслена у трьох 
аспектах: просторовому, темпоральному й екзистенційному.

Вказано, що у просторовому контексті її репрезентує протиставлення локусів міста і природи, а також граду земного 
(світу) і граду небесного (Божого Царства). Висвітлено алегоричне значення цих образів та їхнє філософське тлума-
чення. Також проаналізовано хронотоп дороги (сходження на вершину) як алегорію виходу за межі в безмежне.

Простежено, що в темпоральному аспекті діалектику меж і безмежжя втілює опозиція часу й вічності, пришвид-
шеного і сповільненого часоплину (часу-presto і часу-adagio). Досліджено їхню художню інтерпретацію в текстах 
збірки, передану засобами афористичної, символічної, антитетичної образності. Зазначено, що ці часові ритми 
виражають два протилежні модуси буття – вічне і плинне, безмежне і обмежене. Розглянуто семантику кола як 
знаку вічності.

Висвітлено, що в екзистенційному контексті філософське розуміння меж і безмежжя передане через опозицію 
життя і смерті (життя, смерті й воскресіння). Наголошено на бінарності цих понять. В її основі – концепція двох про-
тилежних натур творіння: видимої і невидимої, тілесної і духовної, які поєднуються в світі і в людині. В цьому сенсі 
розглянуто тлумачення автором фізичної і духовної смерті, зовнішньої і внутрішньої (істинної, духовної) людини та 
описано домінантний у збірці мотив боротьби з гріхом і очищення серця. Підкреслено, що в поезіях Г. Сковороди 
фізична смерть уособлює не межу, а двері в безмежність і надію на нове життя у воскресінні.

Ключові слова: Григорій Сковорода, діалектика, поезія, інтерпретація, образ, символ, текст, мотив.

The article analyzes the interpretation of the dialectic of limits and limitlessness in H. Skovoroda’s poetry collection 
“The Garden of Divine Songs”. It is emphasized that dialectics is one of the dominant methods of the author’s artistic depic-
tion of the world. It is noted that the interpretation of the dialectic of limits and limitlessness in the poetry of H. Skovoroda 
is based on the philosophical concept of the two natures of creation, baroque antithetic and Christian exegesis.

It is emphasized that in the collection “The Garden of Divine Songs” the dialectic of limits and limitlessness is most fully 
outlined in three aspects: spatial, temporal, and existential.

It is indicated that in the spatial context it is represented by the opposition of the loci of the city and nature, as well as 
the city of the earth (the world) and the city of heaven (the Kingdom of God). The allegorical meaning of these images and 
their philosophical interpretation are highlighted. The chronotope of the road (climbing to the top) as an allegory of going 
beyond the limits into the boundless is also analyzed.

It has been traced that in the temporal aspect, the dialectic of limits and limitlessness is embodied by the opposition of 
time and eternity, accelerated and slowed down time (time-presto and time-adagio). Their artistic interpretation in the texts 
of the collection, conveyed by means of aphoristic, symbolic, and antithetical imagery, is analyzed. It is noted that these 
temporal rhythms express two opposite vectors of being – eternal and fluid, boundless and limited. The semantics of the 
circle as a sign of eternity is considered.

It is highlighted that in the existential context, the philosophical understanding of limits and limitlessness is conveyed 
through the opposition of life and death (life, death, and resurrection). The binary nature of these realities is emphasized. 
It is based on the concept of two opposing natures of creation: visible and invisible, corporeal and spiritual, which are 
combined in the world and in man. In this sense, the author’s interpretation of physical and spiritual death, the external 
and internal (true, spiritual) person, is examined, and the dominant motif in the collection of the struggle against sin and 
purification of the heart is described. It is emphasized that in the poems of H. Skovoroda, physical death represents not a 
limit, but a door to infinity and hope for a new life in the resurrection.

Key words: Hryhoriі Skovoroda, dialectic, poetry, interpretation, image, symbol, text, motive. 

Постановка проблеми. Межовість, або ж 
граничність, за М.  Гайдеггером, – одна з іма-
нентних характеристик людського буття, яке вже 

від моменту народження обмежене простором 
і часом: географічним місцем і визначеною кіль-
кістю років. Однак людина в своїй онтологічній 



207

Закарпатські філологічні студії

сутності завжди скерована в безмежність. Як 
образ Божий, вона носить у своєму серці тугу за 
вічністю, за небом.

Це розуміння багатогранно репрезентоване 
в текстах Г.  Сковороди. Мислитель-мандрівник, 
неспійманий світом, «втілення глибини й без-
міру української душі» [7, с. 6], він усією своєю 
творчістю і своєю життєвою поставою втілював 
філософію свободи, виходу за межі в безмежне. 
Народившись у епоху бездержавності, зруйну-
вання козацької вольниці й утисків українства, 
Г.  Сковорода підсвідомо шукав шляхів виходу 
з кризи, які вбачав передусім не в усуненні зов-
нішніх обмежень, а в осягненні людиною вну-
трішньої свободи. Цей процес він називав «без-
перервним стремлінням» думки до Божого миру 
і свободи духа [6, с. 524]. Стислим віддзеркален-
ням філософських поглядів автора стали пое-
тичні твори, передусім збірка «Сад божественних 
пісень», де в художній формі символічних обра-
зів, афористичних розмислів і алегорій висвітлена 
діалектика меж і безмежжя, розгорнута в коорди-
натах простору, часу й людської екзистенції.

Аналіз останніх досліджень і публікацій. 
Глибину діалектичного осягнення людського 
буття, репрезентовану в текстах Г. Сковороди нео-
дноразово підкреслювали вчені. За Л. Ушкаловим, 
діалектичність (антитетичність) – «одна з найха-
рактерніших рис сковородинської методи осяг-
нення Абсолютного» [8, с.  747]. Філософ вико-
ристовує діалектичні роздуми для розкриття 
суперечностей, що існують у людині та світі. 
Він протиставляє «видиму та невидиму при-
роду в космосі, зовнішню та внутрішню людину 
в людині, буквальний і символічний сенс у Біблії» 
[8, с.  750], а також простежує, як ці протилеж-
ності можуть бути об’єднані в гармонії.

Детальний розгляд сковородинської антите-
тики репрезентований у книзі Д.  Чижевського 
«Філософія Г.С. Сковороди» (1934), де автор ана-
лізує діалектичну методику мислення письмен-
ника та визначає її основні джерела, якими є анти-
чний та християнський платонізм, новозавітна 
символіка й антитетика бароко. Із сучасних праць 
можна виокремити монографію О.  Кирилюка 
«Християнська філософія вічності та часу 
у творах Григорія Сковороди» (2022) та книгу 
Л.  Софронової «Три світи Григорія Сковороди» 
(2002), де в діалектичному ключі досліджені різні 
вияви темпоральності в творах мислителя; статті 
О. Яковлевої та О. Шикули, в яких розглянуті діа-
лектичні модуси людської екзистенції, зокрема 
єдність ідеального та матеріального (духу, душі 
і тіла). Водночас названі праці висвітлюють ско-

вородинську діалектику передусім у філософ-
сько-світоглядному ключі.

Літературознавчі студії цього питання 
представлені розвідками І.  Ісіченка, Г.  Ноги, 
Г.  Токмань, Н.  Левченко, Н.  Нестеренко, 
Т.  Шевчук, Л.  Ушкалова, присвяченими аналізу 
рецепції у творах Г. Сковороди часово-просторо-
вих реалій, зокрема й у руслі антитетики бароко. 
Усе ж, тема художньої репрезентації діалектич-
ного світобачення у текстах письменника досі 
залишається невичерпаною. Вагомим у цьому 
контексті є дослідження інтерпретації меж і без-
межжя у поетичній збірці «Сад божественних 
пісень», яку можна вважати сконденсованим вті-
ленням основних ідей мислителя.

Постановка завдання. Отже, мета цієї роз-
відки – проаналізувати специфіку естетичного 
втілення діалектики меж і безмежжя у збірці «Сад 
божественних пісень». Реалізація мети передба-
чає виконання таких завдань: окреслити основні 
форми вияву діалектики меж і безмежжя в пое-
зіях збірки; охарактеризувати своєрідність автор-
ського трактування цих реалій; описати художні 
засобами поетичної мови, залучені для висвіт-
лення цих понять.

Виклад основного матеріалу. Характеризуючи 
основні елементи діалектичного мислення україн-
ського філософа, Д. Чижевський виокремлює дві 
складові: антитетику і принцип коловороту, зазна-
чаючи, що в текстах письменника ці обидва прин-
ципи проявлені «в парадоксально загостреній 
формі» [10, с. 9]. Вслід за Платоном, Августином 
Аврелієм, Томою Аквінським Григорій Сковорода 
розвиває ідею про дві природи сущого. На думку 
письменника, весь світ пронизують дві натури: 
видима й невидима. Протилежні за суттю, вони 
перебувають в діалектичній єдності між собою. 
Філософ виокремлює два світи, що формують 
єдиний: «Мїр видный и невидный, живый и мер-
твый, цѣлый и сокрушаемый» [6, с. 737]. Перший 
є ризою, другий – тілом; перший – тінню, дру-
гий – деревом; перший – матерією, другий – іпо-
стассю, ідеальною основою матерії. Обидва ці 
світи (видимий і невидимий, обмежений і без-
межний) поєднані в довкіллі і в людині.

Намагаючись вербально окреслити гранич-
ність першого (видимого) світу, Г.  Сковорода 
вживає слова «Предѣл, Черта, Край» [6, с. 513], 
«Начало», «Конец» [6, с.  735], «Граница» 
[6, с. 738], тоді як просторову й темпоральну без-
межність другого (невидимого) втілюють лек-
семи «Безконечность» [6, с.  738], «Вѣчность» 
[6, с.  1372], а також емблематичні образи кола 
[6, с.  537], круга, колеса [6, с.  579], що маніфе-



208

Випуск 43 Том 2

стують ідею циклічності, коловороту. Власне, 
«Безначалним Началом» [6, с.  524], «никоею 
Пространностїю не Ограниченным» [6, с.  333], 
і «всякія кончины концом безконечным» [6, с. 586] 
мислитель називає Бога, алюзійно інтерпретуючи 
біблійний текст Одкровення: «Я альфа і омега, 
початок і кінець… Вседержитель» (Од. 1:8) 
[5, с. 304].

Релігійно-філософська візія світу, окреслена 
крізь призму ключових образів-антиномій, вті-
лена й у збірці Г.  Сковороди «Сад божествен-
них пісень» (1785). Вона об’єднала твори, напи-
сані протягом другої половини життя автора, 
і стала підсумком не лише «перейденого шляху» 
[2, с.  55], а й філософських ідей, висловлених 
у трактатах. Діалектика меж і безмежжя чітко 
оприявнена в книзі у трьох аспектах: просторо-
вому, темпоральному й екзистенційному.

Так, у просторовому аспекті її найповніше 
репрезентує символічне протиставлення двох 
локусів: міста і природи, а також граду земного 
(«міра») і граду небесного (Божого Царства). 
Перший постає втіленням матеріального, дру-
гий – ідеального світу. Як бароковий мислитель, 
Г. Сковорода чітко розмежовує два локуси. Перший 
маніфестує обмежений простір, царину превалю-
вання гріха, матеріального комфорту, другий – про-
стір відкритий, вільний, сферу обітування духа.

Топос міста, сповненого галасу, пороку, суєти 
узагальнено виведений у 10-й пісні, відомій 
під назвою «Всякому гóроду нрав и права». Тут 
«гóрод» – це замкнутий простір, де діють часто 
суперечні Божим законам закони світу: гонитва 
за статками, славою, чинами («Петр для чинов 
угли панскії трет. / Федька купец при аршині 
все лжет…» [6, с.  60]) і панує найбільше дже-
рело поневолення – гріх («Хто чинить гріх, гріха 
невольник» (Ів. 8:34) [5, с.  122]). Семантично 
споріднений із топосом міста й образ гріховного 
світу («міра»), виведений у 14-й пісні. Автор 
алегорично порівнює його з океаном, морською 
безоднею, пекельною прірвою [6, с. 64–65], здат-
ною легко поглинути того, хто необачно пірнув 
у її хвилі. Як і образ міста – «премноголюдного» 
[6, с.  63], «богатого», «высокого» [6, с.  62], так 
і образ «міра» – «прескверного» [6, с. 53], «пре-
лестного» [6, с.  67] «безсовѣтного» [6, с.  70], 
наділений у поезіях виразною негативною коно-
тацією. В контексті діалектики меж і безмежжя 
він втілює обмежений простір, який, вдавано обі-
цяючи людині безмежжя можливостей, насправді, 
штовхає її душу в ярмо неволі.

У символічному світі поезій просторовою аль-
тернативою локусам міста й «міра» є природа, її 

чистота і простота, свобода і неосяжність, втілені 
в ідилічних картинах довкілля. Умиротворені, 
просвітлені пейзажі гірських вершин, квітучих 
полів, садів, лугів формують візію того гармоній-
ного вільного світу, де особа може вповні бути 
собою. Якщо «города славны, высоки» [6, с. 62] 
занурюють серце в «горьку неволю» і «море печа-
лей», – стверджує ліричний герой 12-ї пісні, – то 
тільки на лоні природи й у гармонії з нею можна 
віднайти істинний спокій і щастя: «В тебі жизнь 
увеселенна. В тебі покой, тишина» [6, с. 62].

Г.  Сковорода виводить опозиційні пари міста 
і гір, міста і діброви, полів, садів (2, 3, 12, 13-а 
пісні), де останні уособлюють безмежність і гармо-
нію первісного топосу раю. Цей символічний пара-
лелізм латентно описаний у 13-й пісні, що поетизує 
красу української природи: «Ах поля! поля зелены! / 
Поля цвѣтами распещренны!.. / Ах вы вод потоки 
чисты! / Ах вы берега трависты! / Ах ваши волоса! 
вы кудрявые лѣса…» [6, с.  63]. Перераховуючи 
цілу низку природніх топосів (поля, долини, яри, 
пагорби, кургани, ліси, сади) й уміло залучаючи 
щедру палітру зорових та звукових образів (світло 
«денниці», сонця; мелодії птахів, музика «свирѣлі»), 
Г.  Сковорода візуалізує буколічну картину пер-
вісного едему, того безграничного первозданного 
світу, що в поетичній уяві філософа протилежний 
до обмеженого географічними кордонами і люд-
ськими законами топосу міста [6, с. 63]. Цікаво, що 
суголосну антитетику репрезентує не лише пое-
тична образність, а й афористична максима однієї 
з байок: «Кто родился к тому, чтоб Вѣчностью 
забавляться, тому пріятнѣе жить в Полях, Рощах 
и Садах, нежели в Городах» [6, с. 158].

В образно-символічній системі збірки топосам 
міста і «міра» протиставлена не лише природа, 
але й чиста людська душа, асоційована з небес-
ним містом, храмом Святого Духа («Сам ты град, 
з души вон выгнав яд. / Святому Духу храм и град» 
[6, с.  71]), Божим градом і садом («Душа его – 
Божій град. Душа его – Божій сад» [6, с. 54]) (20-
а, 3-я пісні). Прикметно, що в наведених рядках 
знову присутній образ міста, граду, але це вже не 
світське місто – простір гріха і суєти, а небесний 
град – Боже Царство. Мислитель асоціює його не 
лише з раєм і небом як з ідеальною сферою обіту-
вання Бога (2, 5, 20-а пісні), а й із найсокровенні-
шими глибинами серця (1, 3, 20-а пісні). В цьому 
сенсі Боже місто протиставляється місту земному 
як безмежний простір простору обмеженому, 
царство свободи царству поневолення, біблійний 
Єрусалим Вавилону, тощо.

Екзистенційний порив людської душі в без-
межне, тугу за вічністю, за небом алегорично 



209

Закарпатські філологічні студії

втілює в віршах хронотоп дороги. Це не лише 
зримий шлях, дорога в реальному, видимому 
просторі, як у 25-й і 26-й піснях, а й нематері-
альний шлях думки у невидимому просторі уяви. 
Найчастіше він об’єктивується в динаміці схо-
дження на вершину. У поезіях це сходження 
«на горы, гдѣ правда живет Свята» [6, с.  52], 
або ж лет «вышше небес, вышше гор» [6, с. 72]. 
У теорії М. Еліаде цей висхідний рух символізує 
вихід за межі в безмежне, заглиблення «в міфічну 
мить творення Світу» [1, с. 212]. У Г. Сковороди 
він характеризується легкістю (лет, біг, порив), 
блискавичною зміною локацій «Небо, земля… 
звѣзды» [6, с. 72], «небеса… И преисподняя вся» 
[6, с.  72], «коперниковски сферы… сердечныя 
пещеры» [6, с. 81–82], а сама душа, що здійснює 
цей рух, порівнюється з орлом, оленем, кора-
блем-вітрильником [6, с. 61, 72, 78]. Описані дина-
міка, легкість, рух угору (або ж в глибину серця) 
знаменують не що інше, як порив у безмежність, 
у сферу свободи духа, де панують щастя, мир 
і гармонія.

Оригінальне поетичне осмислення меж та 
безмежжя репрезентує і другий, темпоральний 
аспект, де діалектика цих понять окреслена в коор-
динатах часовості й вічності, швидкого і спо-
вільненого (наближеного до вічності) часотри-
вання. Як і Августин Аврелій, Г.  Сковорода 
протиставляє час і вічність як мінливе незмін-
ному, обмежене безмежному. На думку україн-
ського філософа: «Вѣчность и время един состав 
суть, но не едино: одно – свѣт, другое – тьма; 
одно – добро, другое – зло; одно – глава, другое – 
хвост» [6, с. с. 1372]. За Г. Сковородою, вічність – 
це те, що й Бог, те, що й істина [6, с.  214–215]. 
Вона – невидима основа видимого світу, його 
правдива сутність. Якщо час постає «мірою зем-
ної тривалості – космічної та історичної», вимі-
ром земного життя людини, то вічність «позначає 
тривалість, що перевершує людську міру» [3, с. 7, 
12]. Уже починаючи від неоплатоніків відмінність 
часу й вічності визначалася тим, що час пов’я-
зувався «з мінливістю, рухом, виміром, а віч-
ність – зі статикою, нерухомістю, незмінністю» 
[4, с. 221], а у християнській традиції – з Божою 
безмежністю, повнотою.

У поетичному світі збірки «Сад божественних 
пісень» наведений антагонізм меж і безмежжя, 
часу і вічності ілюструють два протилежні ритми 
часоплину. Перший – сповільнений, наближе-
ний до вічності, майже розчинений у ній, своє-
рідний час-adagio. Його характеризують «покой, 
тишина» [6, с.  62]. Це ритм, притаманний при-
роді: полям, гаям, дібровам, де плин хвилин 

мовби розчинений у райському безмежжі. «Не 
пойду в город богатый. Я буду на полях жить. / 
Буду вѣк мой коротати, гдѣ тихо время бѣжит» 
[6, с. 62]., – декларує ліричний герой у 12-й пісні. 
Суголосний мотив втілюють 3, 13, 18-а пісні, де 
опис тихого тривання часу серед безкраїх полів 
і зелених садів втілює образ сповільненого часу-
adagio. Його настроєвими домінантами є «спо-
кій», «мир», «радість», загалом усе те, що харак-
теризує райський стан, Божу вічність.

Протилежним до цього сповільненого ритму 
часотривання є темп, наближений до шаленого 
ритму світу, – своєрідний час-presto. Виведений 
у 8, 14, 16, 17-й піснях, він, на відміну від попе-
реднього, швидкий, прискорений. Його виразни-
ками постають образи вітру, бурі, водної стихії, 
як-ось у 16-й пісні: «О прелестный мір! Ты мнѣ 
окіан, пучина. / Ты мрак, облак, вихр, тоска, кру-
чина» [6, с.  67]. Простором оприсутнення цього 
часу є вже не тихі картини природи, а шумливий 
вир світу, зіставлений із розбурханим океаном та 
окреслений через концепти «не-миру», «хвилю-
вання», «печалі».

Протилежні за суттю, ці два темпоральні ритми 
(adagio і presto) символічно втілюють два модуси 
буття – вічне і плинне, безмежне й обмежене.

Авторське розуміння швидкоплинності часу 
і скороминущості людського життя містко уви-
разнюють також поетичні афоризми: «Лутче час 
честно жить, неж скверно цѣлый день» [6, с. 74]; 
«Не красна долготою, но красна добротою, / Как 
пѣснь, так и жизнь» [6, с. 85].

Час у віршах «исполняется» [6, с.  54], «гря-
дет» [6, с.  57], «бѣжит» [6, с.  62], може бути 
використаним і змарнованим, «в пользѣ» і «без 
плода» [6, с.  774]. Сама ж невловима фактура 
його тривання виписана не лише реалістично 
(через найменші і найбільші одиниці часоплину), 
але й символічно (через паралелізм буттєвих ета-
пів пшеничного колосу і людського життя).

Символічного окреслення набуває й образ 
вічності. Її знаково втілює не тільки винесений 
у заголовок збірки образ саду-раю, який позначає 
«повноту життя, що переходить у вічне перебу-
вання з Богом» [2, с. 57], а й алюзійно присутній 
у текстах емблематичний образ кола, «безконеч-
ного Колеса Божія Вѣчности» [6, с. 579]. У пое-
зіях це і коло добового циклу, і коло пір року, 
і коло свят церковного календаря, а також сам 
образ Бога, в якому, мов у колі, сходяться кінці 
й початки.

Описуючи час, що переходить у вічність 
(життя людини), і вічність, що оприсутнюється 
в часі (містерію Різдва), Г. Сковорода концепту-



210

Випуск 43 Том 2

алізує власне розуміння діалектики меж і без-
межжя, виражене в темпоральних реаліях.

Не менш вагомий і третій аспект її реаліза-
ції – екзистенційний. На думку Д. Чижевського 
і В. Ерна, у центрі уваги Г. Сковороди насамперед 
перебуває людина [10, с.  104]. Спроектована на 
людське буття діалектика меж і безмежжя містко 
втілена в опозиції життя і смерті, а радше 
в поетично-філософській інтерпретації біблійної 
тріади життя, смерті й воскресіння. Властиво, 
християнська екзегетика є основним підґрунтям 
для художнього трактування цих понять.

Цікаво, що у світлі поетичної філософії 
Г.  Сковороди концепт смерті не має характер-
ного трагічного наповнення. Навпаки, він часто 
осмислений персоніфіковано-гротескно, як у 10-й 
пісні, де виведений образ «замашної коси», що не 
щадить «и царских волосов», але цілком невладна 
над тими, «чія совѣсть, как чистый хрусталь» 
[6, с. 61]. Вслід за Сократом, Платоном та христи-
янськими містиками, Г. Сковорода трактує смерть 
передусім не як фізичну межу людського життя, 
а як двері в безмежність, як «звільнення безсмерт-
ної душі від обмеженого тілесного існування» 
[9, с. 589].

Ця думка чітко окреслена вже в 1-й пісні, 
де страху смерті протиставлено чисту совість 
як запоруку вічного життя. Поет розрізняє дві 
смерті: фізичну і духовну. Першу, яка звільняє 
людину від ярма тілесності, він називає «свя-
тою». Ця «смерть есть святая, кончит наша 
злая, / Изводит злой войны в покой!» [6, с.  52]. 
Натомість другу, духовну, Г.  Сковорода називає 
«лютою», «живою», оскільки вона губить вічну 
людську душу. Джерелом цієї смерті, як і в Біблії, 
є гріх: «…грѣх-то смерть родит! живу смерть 
наводит… О смерть сія люта!» [6, с. 52]. Саме 
тому, заперечуючи страх фізичної смерті, автор 
закликає остерігатися духовної. Звідси походить 
домінантний мотив збірки – боротьби з гріхом 
і очищення серця. Виразно виписаний у 3-й пісні 
(«Щаслив тот и без утѣх, кто побѣдил смерт-
ный грѣх» [6, с.  54]), він рефренно актуалізова-
ний у 1, 2, 10, 20-й поезіях, у фокусі художньої 
уваги яких – чиста, незаплямована совість, яка не 
боїться ні наклепів, ні бомб [6, с.  71], ні навіть 
смерті [6, с. 61].

Подібно, як і в філософії М. Гайдеггера прав-
диве розуміння смерті відкриває правдиве розу-
міння життя і автентичність особи, так і в пое-
тичних рефлексіях Г.  Сковороди образ смерті 
(фізичної й духовної) увиразнює авторське трак-
тування життя, яке він також розмежовував на 
духовне, «райське», «святе» [6, с. 52, 62] і тілесне, 

«суєтне», «пристрасне» [6, с.  75, 84]. Властиво, 
істинним вважав лише перше, закорінене в Бозі.

Світогляд Г.  Сковороди христоцентричний 
у своїй основі. Саме тому для ліричного героя 
збірки життя – це Христос. Жити – це померти для 
гріха і жити для Христа, того, який для нас помер 
і воскрес. Цей мотив поет наскрізно виписаний 
в численних поезіях збірки: «Христе, жизнь 
моя, умерый за мя!.. / Живу тебѣ мой свѣт» 
[6, с.  52]; «О отрасле Давидовска! Ты брег мнѣ 
и кифа, / Ты… жизнь…» [6, с. 67]; «Пусть весь 
мір отбѣжит! / Я буду в тебѣ жить, / О Іисусе!» 
[6, с. 57], і ін.

В символічному сенсі наведений мотив тісно 
пов’язаний з біблійною містерією воскресіння, 
втіленою в образі розіп’ятого й воскреслого 
Христа. Просвітлений вірою, зір митця бачить під 
зовнішньою крихкістю внутрішню міць воскре-
сіння, «под смертью – жизнь без лѣт» [6, с. 57, 
58]. Саме в Ісусі Христі, стверджує ліричний 
герой 7-ї пісні, душа віднаходить ліки від гріха 
і зцілення від духовної смерті. Автор називає 
це воскресінням душі, порівнюючи з «золотим 
віком» [6, с. 52], воскресінням природи від зимо-
вого сну [6, с. 53], або ж новим життям зернини 
у колосі [6, с. 57].

Загалом, описуючи діалектику меж і безмежжя 
в контексті людської екзистенції, Г.  Сковорода 
апелює до концепції двох натур створіння: види-
мої (обмеженої) та невидимої (безмежної). Вони 
притаманні не лише макрокосму, а й мікрокосму, 
людині. Як слушно зауважував Д.  Чижевський, 
людська істота в творах філософа мислиться 
подвійно, як така, що «складається з “зовнішно-
сти” тіла та з поверхні душі, та з захованої в тілі 
й під душею “правдивої”, “внутрішньої”, “дійс-
ної” людини» [10, с.  104], яка, на думку пись-
менника, і є «істинною людиною» в людині, 
Божим образом у ній. «Бренный кумир, – пише 
Г.  Сковорода, – ограничен, заключаем тісно-
тою. Духовный же ЧЕЛОВІК єсть свобод. 
В высоту, в глубину, в широту літает безпре-
ділно» [6, с. 791]. В символічній риториці збірки 
цю ідею втілює 5-а пісня, де йдеться не лише 
про таємницю народження Христа, а й про таєм-
ницю народження і зростання в людині доскона-
лої людини, «мужа совершенна», як писав поет: 
«Поколь в мужа совершенна / Взросши, возмо-
жем блаженна / Самаго Бога вкусить» [6, с. 56]. 
Для цієї нової людини не страшна навіть кончина, 
оскільки фізична смерть є смертю лише тілес-
ної, а не духовної людини, серце якої закорінене 
в Бозі, а отже у вічності. Таким чином те, що 
в матеріальному світі уособлює межу – смерть, 



211

Закарпатські філологічні студії

у світлі християнського світогляду стає лише 
брамою в безмежність, оприявнюючи «таїну воз-
з’єднання іманентного і трансцендентного, люд-
ського і божественного» [9, с. 589].

Висновки. Отже, осмислюючи світ 
і життя людини в координатах меж і безмежжя, 
Г. Сковорода розглядає їх крізь призму топогра-
фічної, темпоральної й екзистенційної площин. 
У збірці цю діалектику втілюють полярні образи 
міста і природи, часу і вічності, смерті і життя. 
Інтерпретуючи їх, мислитель незмінно апелює до 
ідеї двох (видимої та невидимої) натур творіння. 
Воднораз окреслені антиномії існують у текстах 
не відокремлено, а взаємонакладаються, прони-
кають одна в одну, формуючи діалектичну пано-

раму дійсності. Автор широко залучає місткі 
образи-символи, розгорнуту антитетику й мета-
форичність, алегоричність та афористичність 
вислову. Як філософ-богослов Г. Сковорода про-
тиставляє граничності людського існування віру 
в безмежне і трансцендентну надію воскресіння, 
що одуховнює божественним смислом простір, 
час і все життя.

Перспективним напрямком продовження сту-
дій у заданій сфері є дослідження інтерпретації 
меж і безмежжя в прозових творах Г. Сковороди, 
а також компаративний аналіз художньої рецеп-
ції діалектики цих понять у творчості філософа 
й інших українських барокових авторів того 
часу.

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ:
1.	Еліаде М. Священне і мирське. Міфи, сновидіння і містерії. / пер. Г. Кьоран, В. Сахна. Київ : Основи, 

2001. 592 с.
2.	Ісіченко І. Сакральний простір «Саду божественних пісень» Григорія Сковороди. Слово і Час. 2013. № 1. 

С. 52–63.
3.	Кирилюк О. Християнська філософія вічності та часу у творах Григорія Сковороди : монографія. Київ–

Одеса, 2022. 172 с.
4.	Копистянська Н. Час / художній час : до питання про історію поняття і терміна. Вісник Львівського уні-

верситету: Серія філологічна. Львів, 2008. Вип. 44. Ч. I. С. 219–229.
5.	Новий Завіт / перекл. о. І. Хоменка. Львів : Свічадо, 2013. 712 с.
6.	Сковорода  Г. Повна академічна збірка творів  / за ред. проф. Леоніда Ушкалова. Харків–Едмонтон–

Торонто : Майдан, 2011. 1400 с.
7.	Ушкалов Л. Передмова. Сковорода Г. Буквар миру. Книга для сімейного читання. Харків  : Книжковий 

Клуб «Клуб сімейного дозвілля», 2016. С. 5–7.
8.	Ушкалов Л. Григорій Сковорода : семінарій. Харків : Майдан, 2004. 776 с.
9.	Філософський енциклопедичний словник / ред. В. І. Шинкарук. Київ: Абрис, 2002. 744 с.
10.	Чижевський Д. Фільософія Г. С. Сковороди. Варшава : Праці Українського Наукового Інституту, 1934. 

Т. 24. 233 с.

Дата першого надходження рукопису до видання: 23.10.2025
Дата прийнятого до друку рукопису після рецензування: 28.11.2025

Дата публікації: 30.12.2025


