
199

Закарпатські філологічні студії

УДК 821.161.2-31:17:316]355.01-028.46
DOI https://doi.org/10.32782/tps2663-4880/2025.43.2.32

ТІЛЕСНІ ІКОНОТРОПИ ВІЙНИ У РОМАНІ МАРІЇ МАТІОС «МАМИ»

BODY ICONOTROPES OF WAR IN MARIA MATIOS'S NOVEL "MOTHERS"

Васильків Г.М.,
orcid.org/0000-0002-1156-1415

аспірант кафедри української літератури
Карпатського національного університету імені Василя Стефаника

У статті на матеріалі «драми на шість дій» Марії Матіос «Мами» проаналізовано категорію тілесності у контексті 
воєнного досвіду. Зосереджено увагу на тому, як відлуння війни трансформує людське тіло, як біль утрати набуває 
тілесних форм у художньому дискурсі, а тілесні проєкції стають засобом осмислення й прийняття втрати. Мето-
дологічною базою дослідження є праці, пов’язані з осмисленням феномена тілесності, зокрема дослідження 
О. Гомілко [4; 5], О. Боряк [1], М. Маєрчик [1], О. Деркачової [7], О. Солецького [11] у яких окреслено концептуальні 
підходи до тіла як простору культурної пам’яті, соціального досвіду та жіночої ідентичності. У межах нашої наукової 
розвідки категорію тілесності ми аналізуємо, опираючись на концепцію іконотропізму Елен Спольскі [15], яка трак-
тує візуальні сенси як складову когнітивної адаптації людини, що забезпечує універсальне осмислення образної 
дійсності в творі. Відтак у статті тіло усвідомлюється як суб’єкт сприйняття образів війни, через який здійснюється 
сенсорне та когнітивне засвоєння травматичного досвіду, що дозволяє проаналізувати тілесне переживання реаль-
ності. Здійснено також аналіз наукових праць у контексті літератури воєнного часу Т. Майзерської [10], Н. Комих [8], 
що дало змогу простежити способи репрезентації травматичного досвіду в сучасній літературі. Осмислено праці 
дослідниць, які аналізували роман Марії Матіос «Мами» у контексті інших проблемних зосереджень: О. Буряк [2], 
Н. Мафтин [13], А. Вегеш [3], Г. Гримашевич [6]. Як результат, з’ясовано, що у творі «Мами» тілесність постає вод-
ночас способом та формою відображення переживань персонажів, ключовим маркером означення материнської 
любові та знаком констатування внутрішнього спротиву втраті. У тексті простежується тісний взаємозв’язок емоцій-
ного й тілесного переживання, що підсилює психосоматичну глибину образів та увиразнює їхній трагічний досвід. 
Пам’ять тіла та фізичні прояви душевного болю репрезентують глибинну драму героїнь, яка змушує їх упродовж 
років зберігати мовчання про втрату. Душевні страждання більшості персонажок матеріалізуються через символічні 
тілесні образи, що підкреслює ідею: «побачити» означає «осмислити». Ці тілесні алюзії формують художню модель 
шляху прийняття втрати, у якій тіло постає водночас символом болю й інструментом відновлення внутрішньої 
цілісності.

Ключові слова: тіло, тілесність, тілесні алюзії, іконотропність, воєнний досвід, жіноча травма, материнство, 
сучасна література.

The article analyzes the category of corporeality in the context of war experience based on the material of Maria Mat-
ios’s “Drama in Six Acts” “Mothers”. The focus is on how the echoes of war transform the human body, how the pain of loss 
takes on bodily forms in artistic discourse, and bodily projections become a means of understanding and accepting loss. 
The methodological basis of the study is the works related to the understanding of the phenomenon of corporeality, in 
particular the studies of O. Homilko [4; 5], O. Boryak [1], M. Mayerchyk [1], O. Derkachova [7], O. Soletskyy [11], which out-
line conceptual approaches to the body as a space of cultural memory, social experience, and female identity. Within the 
framework of our scientific exploration, we analyze the category of corporeality, relying on the concept of iconotropism by 
Ellen Spolsky [15], which treats visual senses as a component of human cognitive adaptation, which provides a universal 
understanding of figurative reality in the work. Therefore, in the article, the body is perceived as a subject of perception of 
images of war, through which sensory and cognitive assimilation of traumatic experience is carried out, which allows us to 
analyze the bodily experience of reality. An analysis of scientific works in the context of wartime literature by T. Mayzerska 
[10], N. Komykh [8] was also carried out, which made it possible to trace the ways of representing traumatic experience in 
modern literature. The works of researchers who analyzed Maria Matios's novel "Mothers" in the context of other problem 
concentrations were analyzed: O. Buryak [2], N. Maftyn [13], A. Veges [3], H. Hrymashevych [6]. As a result, it was found 
that in the work "Mothers" corporeality appears both as a way and a form of reflecting the characters' experiences, a key 
marker of the definition of maternal love and a sign of stating internal resistance to loss. The text traces a close relationship 
between emotional and bodily experience, which enhances the psychosomatic depth of the images and expresses their 
tragic experience. The memory of the body and physical manifestations of mental pain represent the deep drama of the 
heroines, which forces them to remain silent about the loss for years. The mental suffering of most of the characters is 
materialized through symbolic bodily images, which emphasizes the idea: "to see" means "to comprehend". These bodily 
allusions form an artistic model of the path of accepting loss, in which the body appears at the same time as a symbol of 
pain and a tool for restoring internal integrity.

Key words: body, corporeality, bodily allusions, iconotropy, war experience, female trauma, motherhood, contempo-
rary literature.

Постановка проблеми. Художня література – 
це особлива форма осмислення актуальних тем, 
ретранслятор ментальних резонансів колек-
тивних переживань. Сучасна українська проза 

виразно декларує способи фіксації емоційного 
досвіду нації, іконічні типи відображення почут-
тів і переживань українців, які у різний спосіб 
зазнали втручань та наслідків російської агресії. 



200

Випуск 43 Том 2

Водночас такі тексти виконують важливу функ-
цію колективної пам’яті, утверджуючи принцип 
актуальної присутності (буттєвості) історич-
них подій, що відбуваються у надчасовому «тут 
і тепер». Вочевидь, дослідження цього сегмента 
сучасної української літератури постає як винят-
кове та актуальне. 

Ще одним важливим аспектом наукового 
осмислення літератури воєнного часу є увираз-
нення гендерного досвіду та переживання, як 
чоловічого, так і жіночого. Адже війна давно пере-
стала бути винятково «чоловічою справою» – сьо-
годні це чітко усвідомлюють як суспільство, так 
і наукова спільнота [6, c. 159]. Проте в інтерпре-
таціях травматичного світовідчуття жіноча пер-
спектива часто залишається на маргінесах, осо-
бливо коли відтворюється досвід жінок-матерів. 
Це певною мірою зрозуміло, адже фігура чолові-
ка-воїна традиційно перебуває у центрі воєнного 
наративу – як на полі бою, так і в колективному 
уявленні про війну. Втім, на нашу думку, не менш 
важливо осмислити інший, глибоко емоційний 
вимір – материнську індивідуальну трагедію, 
що є невід’ємною частиною загального досвіду 
війни. Для дослідження аспекту материнського 
воєнного досвіду ми обрали «драму на шість 
дій» Марії Матіос «Мами». На нашу думку, цей 
твір найбільш комплексно та емоційно відтворює 
трагедію матері, яка втратила дитину внаслідок 
воєнних подій. Письменниця не обмежується 
лише описом індивідуальних страждань матері, 
а пропонує історичну ретроспективу, демонстру-
ючи, що біль втрати є постійною складовою укра-
їнського досвіду на різних етапах історії. Так, ми 
бачимо історію п’яти матерів у п’яти розділах: 
«Мами Марії», яка втратила свою дитину в період 
повномасштабного вторгнення 2022 року, як 
сама авторка додає в описі до розділу: «Україна. 
Тепер уже завжди»; «Мами Веронці», син якої 
загинув на початку подій АТО 2015 року; «Мами 
Михайлини», яка зазнала горя від втрати в період 
радянського терору; «Мами Сидонії», що спершу 
довго шукала, а потім оплакувала свого сина 
в розпал АТО 2015-2020 років; «Мами Мамая» – 
жінки, яка так і не народила дитину, але віддає 
всю нерозтрачену материнську любов коту. 

Авторка свідомо не розкриває повної життє-
вої історії цієї героїні, тож нам не відомо, чи вона 
втратила дитину, так і не народивши, чи втратила 
кохану людину і залишилась йому відданою, або 
ж не могла мати дітей зовсім, але прагнула пода-
рувати світу хорошу людину. Проте цілком зрозу-
міло, що історія цієї жінки-матері не є випадко-
вою у «драмі на шість дій». Попри різні історичні 

обставини незмінною залишається материнська 
туга, яка виступає ключовим символічним еле-
ментом твору. Вона формує своєрідний канон 
материнського переживання війни, демонстру-
ючи, що особистий біль матері не обмежується 
конкретним часом чи конкретними подіями, 
а є універсальним феноменом у літературному 
осмисленні української воєнної екзистенції. 

Постановка завдання. У нашій статті пред-
метом дослідження виступає категорія тілесно-
сті, що розглядається крізь призму травматич-
ного досвіду війни. Відтак основним завданням 
дослідження є зосередження пошукового век-
тора на тому, як у художньому тексті репрезен-
товано резонанси впливу подій війни, які засоби 
та форми конкретизують образні відображення 
теми, яких іконотропічних модифікацій зазнає 
людське тіло, як біль втрати набуває соматич-
них локусів, узагальнено формуючи тілесні схо-
плення осмислення та прийняття трагедії. Тіло 
виступає феноменом буття, через який фіксується 
існування людини у світі завдяки самоусвідом-
ленню, сприйняттю, просторовій присутності, 
часовій динаміці. У окремих випадках непо-
мітно й підсвідомо, часом не залежно від воль 
автора тіло стає центральним елементом кон-
денсування домінантних концептів у воєнному 
дискурсі, адже саме воно зазнає найбільшого 
травматичного впливу. Війна калічить тіло – як 
фізично, так і символічно, роблячи його враз-
ливим носієм пам’яті про пережите. Душевний 
біль часто корелює з тілесним, оскільки вну-
трішні страждання часто виливаються у зов-
нішні фізичні прояви. Зрештою, війна залишає 
по собі насамперед тіла – загиблих героїв, скалі-
чених після полону воїнів, «відроджених кібор-
гів», загалом, вона формує символічний образ 
«тіла війни». Відтак розуміємо, що взаємозв’я-
зок тілесного та емоційного досвіду, який осо-
бливо загострюється під час війни, є нерозрив-
ним і взаємодоповнювальним. 

Аналіз останніх досліджень і публікацій. 
У науковій площині роман «Мами» одразу при-
вернув увагу дослідників, оскільки надавав мож-
ливість для різнобічного аналізу. Так, науковець 
Олена Буряк досліджує в романі художню спе-
цифіку образу матері в контексті авторської гале-
реї драматичних образів матерів в інших творах 
Марії Матіос, зокрема, «Мама Маріца – дру-
жина Христофора Колумба», «Солодка Даруся», 
«Майже ніколи не навпаки», новели зі збірки 
«Нація» [2]. Професор Наталія Мафтин розглядає 
роман крізь призму жіночої травми. Вона розкри-
ває проблему травми як пам’яті про занедбані 



201

Закарпатські філологічні студії

рани, а також реалізацію ідеї повторного пережи-
вання «катастрофічного досвіду» геноциду укра-
їнців як нації [13]. Науковець Анастасія Вегеш 
зосереджується на аналізі літературно-художніх 
антропонімів, що формують систему персонажів 
у драматичному творі [3]. Галина Гримашевич 
досліджує діалектизми у творі, які органічно 
вплітаються в текст [6].

Метафоризація тілесності дуже давня форма 
конструювання художніх сенсів, вона залиша-
ється актуальною та дискусійною, що зумовлює 
звернення до неї як зарубіжних, так і україн-
ських науковців. Серед найвідоміших зарубіжних 
дослідників, що присвятили свої праці осмис-
ленню феномена тіла, варто згадати: Едмунда 
Гуссерля («Cartesianische Meditationen», 1931), 
Моріса Мерло-Понті («Phénoménologie de la 
perception», 1945), Жака Лакана («Les quatre 
concepts fondamentaux de la psychanalyse», 1964), 
Жиля Дельоза («Différence et répétition», 1968; 
«Logique du sens», 1969), Жана Бодрійяра («De 
la séduction», 1979), Мішеля Фуко («Histoire 
de la sexualité», 1976–1984), Джудіт Батлер 
(«Bodies That Matter», 1993). В українському 
інтелектуальному просторі осмислення тілес-
ності представлено, зокрема, у працях Олени 
Гомілко («Метафізика тілесності», 2001), Наталії 
Медвєдєвої («Проблема співвідношення тілесно-
сті і соціальності в людині і суспільстві», 2005), 
Вікторії Косяк («Людина та її тілесність у різних 
формах культури: досвід філософської інтегра-
ції», 2006), Олександра Солецького («Етика і тіло: 
художнє відображення когнітивної пластики 
у новелах Марка Черемшини», 2024), Фелікса 
Штейнбука («Засади тілесного міметизму у тек-
стових стратегіях постмодерністської літератури 
кінця ХХ – початку ХХІ століття», 2007). 

Зокрема, дослідження концепту тіла у філо-
софській парадигмі Олени Гомілко, що втілилось 
у монографії «Метафізика тілесності», є надзви-
чайно актуальним у контексті осмислення тіла як 
онтологічної, культурної та символічної реально-
сті. Науковиця розглядає тілесність не лише як 
фізіологічну чи психологічну категорію, а як ключ 
до розуміння людської ідентичності. Аналізуючи 
західну філософську традицію (від Платона до 
Канта), Гомілко доходить висновку, що в межах 
традиційної наукової думки сформувався прин-
цип «десоматизації», який ґрунтується на витіс-
ненні тілесного досвіду зі сфери пізнання та куль-
тури, розглядаючи його як вторинний щодо духу. 
Відтак дослідниця наголошує, що без урахування 
тілесності неможливо осягнути повноти люд-
ського досвіду, адже саме через тіло виявляється 

цілісність людського буття у його матеріальному 
й духовному вимірах [4].

Особливої актуальності в контексті осмис-
лення воєнного тілесного досвіду набуває пізніше 
дослідження Олени Гомілко «Природа людини 
та війна: ціннісні виклики». У ній дослідниця 
здійснює глибоке переосмислення чинників, що 
визначають природу війни в сучасному світі, та 
формулює ідею про «антропологічну природу 
цінностей». О. Гомілко акцентує на необхідності 
переоцінки засад людяності, зокрема таких базо-
вих цінностей, як гідність і свобода, які вона роз-
глядає не як соціальні утворення, а як онтологічну 
даність людини. Полемізуючи з традиційним 
підходом, що інтерпретує людську природу як 
джерело агресії, а культуру – як механізм її стри-
мування, Гомілко доводить, що необхідна зміна 
філософської оптики – від розуміння людини як 
істоти насильства – до визнання її раціональної 
природи. На її думку, це сприятиме глибшому 
усвідомленню гуманістичних підвалин людського 
буття та переосмисленню культурного впливу на 
людину [5, с. 10].

Професор Олександр Солецький у праці 
«Етика і тіло: художнє відображення когнітивної 
пластики у новелах Марка Черемшини» дослі-
джує тілесність у ролі іконотропу, який відобра-
жає поведінкові моделі, етичні норми та соціо-
культурні практики. Вивчення тіла як іконотропу 
дозволяє простежити, як символічні соматичні 
локуси та тілесні дії персонажів формують когні-
тивну пластичність, що забезпечує відображення 
моральних та культурних правил. У цьому кон-
тексті тіло постає як зона, через яку конститую-
ються структури душевного світу персонажів та 
артикулюються взаємозв’язки між фізичними, 
психологічними й соціокультурними аспектами 
їхнього буття [11].

У проекції дослідження нашої теми осо-
бливої уваги заслуговує також праця Ольги 
Деркачової «Репрезентація тілесності у творчості 
Богдана Томенчука (на матеріалі збірки «Постаті. 
Силуети»)». Професорка Ольга Деркачова, 
досліджуючи репрезентацію тілесності у поезії 
Богдана Томенчука, зокрема в контексті воєн-
ного часу, виділяє категорії, що характеризують 
тілесне усвідомлення в обставинах війни: «рідне 
тіло», «вороже тіло», «національне тіло», «геро-
їчне тіло», «травмоване тіло», «жертовне тіло»... 
Таким чином, дослідниця підкреслює, що «про-
сторово-часовий континуум, система ціннісних 
орієнтирів, предметна сфера, стосунки між 
людьми визначаються та розуміються через усві-
домлення я-тіла.» [7, с. 181]. Професорка Тетяна 



202

Випуск 43 Том 2

Мейзерська, аналізуючи функціонування тілес-
ної образності в сучасній українській воєнній 
прозі, відзначає, що хоча кожен автор по-своєму 
репрезентує соматичний код, демонструючи його 
художню багатовимірність і продуктивність, 
тілесне водночас залишається фундаментом 
їхньої прози [10, с. 130]. 

Питання взаємозв’язку емоційних афектів та 
тілесного досвіду має свою історію досліджень 
у світовій науці. Професор і письменниця Сьюзен 
Зонтаґ у праці «Хвороба як метафора» порівнює 
переживанням невиліковної хвороби із воєнним 
тілесним досвідом, де тіло стає заручником обста-
вин, а людське єство – заручником тілесності, 
підкреслюючи нерозривний зв’язок фізичного та 
психічного вимірів переживання трагедії [14]. 

Виклад основного матеріалу. У романі 
«Мами» Марії Матіос у процесі розгортання 
сюжетних історій матерів простежується нероз-
ривний зв’язок фізичного і психічного вимірів 
переживання трагедії. Зокрема, у розділі про 
Маму Сидонію, де «осиротіла» мати доглядає 
військових, що перебувають на реабілітації, 
Марія Матіос чи не найяскравіше зображає їхні 
емоційні страждання, що переплітаються із тілес-
ним досвідом. Тіло для тих, хто страждає від 
посттравматичного стресового розладу водночас 
стає своєрідним захисним простором душевних 
переживань, і певною «в’язницею», у якій нако-
пичується біль, страх і нерозуміння того, чому 
це відбувається. Авторка проводить паралель 
із досвідом ветеранів Афганістану: «…рот для 
публічних – не вигідних з точки зору брежнєв-
ської епохи – спогадів був зашитий, хоча груди 
блистіли медалями. Задовгий язик про правду 
війни під дією алкоголю також карався «дуркою» 
або кримінальним переслідуванням…» [9, с. 228]. 
Так українське суспільство, виховане радянським 
терором та необхідністю мовчати про особистий 
біль, зберегло цю пам’ять на рівні тіл – у мовчаз-
ній напрузі.

 Водночас у творі Марії Матіос простежується 
кореляція тілесних страждань синів-воїнів і їхніх 
матерів. У традиційній українській культурі тіло 
матері нерозривно пов’язане з тілом дитини. 
Мати народжує, годує грудьми і тим самим відчу-
ває своє продовження в дитині. У працях дослід-
ниць Олени Боряк та Марії Маєрчик знаходимо 
згадку про ідею «доробляння» недосконалого тіла 
дитини в ритуально-обрядовій практиці українців 
[1]. 

У традиційній культурі тіло новонародженого 
сприймалось як «м’яке», ще «недоформоване», 
тому його потрібно було «доробити» – надати 

завершеності. Матері лагідно «ліпили» тіло 
немовляти: заокруглювали голівку, вирівнювали 
носик, ротик, ручки й ніжки, формуючи тим 
самим образ гармонійного, життєздатного тіла. 
Важливим етапом цього процесу було впови-
вання, покликане надати тілу правильної, функ-
ціональної форми [1, с. 11]. Таким чином, через 
турботливі дотики, материнську увагу та тілесну 
взаємодію формувався не лише фізичний образ 
немовляти, а й глибокий тілесно-емоційний зв’я-
зок між матір’ю та дитиною. Відтак із втратою 
сина Марія Матіос показує, як тіло матері стає 
неповноцінним – воно втрачає частину себе: 
«Я знаю, що колись ми зустрінемось, Сину…та 
поки що я живу з розірваними альвеолами легень, 
капіляри яких розлітаються на друзки, коли вже 
стільки часу намагаюся вдихнути і видихнути 
свій біль… і через те іноді кривавить моє горло…» 
[9, с. 12]. Тут тілесність постає як осередок сен-
сорного досвіду. Опис руйнування частин тіла 
(легень, горла) демонструє, як тіло стає матері-
альним втіленням внутрішньої травми, тобто іко-
нотропом, через який уможливлюється пізнання 
досвіду втрати. 

Душевний біль повністю проживається тілом, 
хоч тіло фізично не травмоване, туга травмує 
його зсередини, адже розірвано особливий зв’я-
зок дитина/матір: «… в кожної мами з дитиною 
такий нерозривний зв’язок, що вона зчитає не 
те, що слід своєї дитини, а натяк мікронного 
розміру… » [9,  с.  11]. Марія Матіос порівнює 
втрату сина з утратою серця, адже саме серце 
постає як символ життя. Після загибелі дитини 
материнське серце «кам’яніє», уособлює мета-
фору спустошення й змертвіння: «Вам добре ска-
зати, бабо, Ви вже, певно, забули, як то боліти 
серце.» [9, с. 27]; «А ти знаєш, Веронцю, скільки 
вже часу я живу без серця?» (…) одного дня 
серце скоренько забралося з мене, як злодій після 
крадіжки. день – так, як би вмерло, – і не сказав. 
Дірку в грудях, як від кулі, зробило. Ніби й не було 
серця в мені.» [9,  с.  30]; «Опісля, коли здоровий 
глузд і вміння тверезо мислити нарешті повер-
таються до мене, я на якийсь час кам’янію. Тоді 
здається, що моє серце ненадовго також мумі-
фікується…я статуя з живих волокон і кісток. 
Але на той час вони втрачають будь-яку чут-
ливість. Мене можна торкатися. Тиснути руки 
чи обіймати. Я не відчуваю нічого живого…» 
[9, с. 12]. Тілесний стан заціпеніння, який авторка 
передає через метафору кам’яного, позбавленого 
відчуттів тіла, іконотропізує психологічний шок 
та емоційне знесилення матері. У цьому контексті 
тілесне набуває символічної функції медіатора, 



203

Закарпатські філологічні студії

що переводить психічний досвід у видиму, мате-
ріалізовану форму. 

Тому навіть фізичні тортури не сприймаються 
матір’ю Михайлиною як найвища форма страж-
дання, адже її тіло вже зранене внутрішнім болем 
утрати сина, що перевищує будь-який фізичний 
біль: «Офіцер щосили сіпає Михайлину за жму-
тик довгого, розтріпаного з-під хустки волосся, – 
в його руці стільки люті, що зараз вирве зі шкірою. 
Другою боляче – мов самими зубами – стискає 
запʼястя: начебто вона має намір втекти. Та 
вона має лиш один намір – умерти, не приходячи 
до тями (..) і знову смикає волосся так, що ще 
один жмутик таки лишається в його кулаці, – 
аж хустка не витримує болю: падає під ноги. (…) 
Вирване з кровʼю волосся офіцер гидливо відкидає 
навідліг. Воно – легше пташиного пуху – осідає 
Михайлині на пальцях босих ніг.» [9, с. 39]. 

Після таких жорстоких тортур, тіло більше 
не здатне відчувати – воно стало бронею після 
душевного потрясіння: «вона вже не відчуває ні 
болю на пораненій голові, ні лоскоту обвитого па 
пальці вирваного волосся…» [9, с. 41]. Жінка втра-
чає здатність відчувати власний тілесний біль, 
адже її свідомість цілковито зосереджена на болю 
сина, тілесні страждання якого вона споглядає на 
власні очі: «…безкровний з лиця хлопчинка із лля-
ним волоссячком…, з круглою, як лісковий горіх, 
дірочкою під серцем, чи таки, відей, у самому 
серці (…) Його худе-худюське тіло так непри-
родно витягнулось і вгризлось в купу піску…» 
[9,  с.  41]. Тіло жінки страждає не від знущань 
радянського вбивці, а від емоційного виснаження. 
Її сухе, знесилене від болю втрати тіло порівню-
ється із сухим листям, що опадає на землю, втра-
чаючи останні життєдайні сили: «Шепочуть сухі 
губи… та де там шепочуть – шелестять, як 
шерхлий буковий листочок, аж сама мусить при-
слухатись, щоб почути себе.» [9, с. 56]. Метафора 
«сухих губ», що «шелестять, як шерхлий буковий 
листочок» репрезентує внутрішнє згасання – сво-
єрідну внутрішню смерть, яка неодмінно артику-
люється тілесно. 

Тіло сина Михайлини авторка наділяє осо-
бливою семантикою. По-перше, воно стає носієм 
його внутрішніх рис, якими пишалася мати: спра-
ведливості, доброти, відваги. Ці якості симво-
лічно закарбовані на тілі через вроджену пляму: 
«Її хлопчина, у якого не лише волоссячко було 
лляним, а й тоненька шкіра, виріс пристрасним 
до людей і дуже запальним до неправди, ніби 
відробляв карму, запечатану на його тілі зна-
ком вогню.» [9, с. 43]. По-друге, саме завдяки цій 
ознаці мати впізнає понівечене тіло сина: «Він 

лежить на правому боці із задертим краєм кри-
вавої “вітровки”, вип’явши перед самі її безумні 
очі оголений бочок із родимим знаком – трьома 
нерівними язичками полум’я, густо вкритими 
по краях чорними волосинами (…) то був явно 
знак згори – таємний, нерозгаданий, але таки 
Знак…» [9,  с.  41-42]. Тілесний знак полум’я не 
лише акцентує унікальність сина як обраного 
віддати життя за рідну землю, а й функціонує як 
іконотроп, який матеріалізує невідворотність долі 
українських синів. Відтак мити усвідомлює, що 
це було визначено заздалегідь і закарбовано на 
українському тілі. 

Такі тілесні маркери підсилюють трагіч-
ність переживань матері. Колись вона намага-
лась вивести цю пляму, щоб дитина була такою 
як всі, не соромилась, а потім змирилася, догля-
дала й берегла цю синову унікальність. Тепер 
же, спостерігаючи понівечене тіло, мати не може 
прийняти жорстоку реальність – усвідомити, що 
вже нічим не здатна допомогти: «А тепер ті три 
почорнілі язички (…) мерзнуть перед її очима – 
і вона не має права злизати з них запеклу кров 
(…) Вона би вичесала ці бурі піски зі злиплого 
з кров’ю золотого волоссячка (…) пригладила би 
запеклу кров’ю дірочку в чолі своїми покусаними 
губами (…) злизала би кров і приклала цей соняч-
ний колись м’ячик голівки до своїх грудей (…) Не 
може бути, щоб материнське молоко не вдихнуло 
життя в задубіле тіло її дитини…» [9, с. 47].

Марія Матіос покладає на тіло матері також 
тягар неможливості бути поряд зі своєю дити-
ною. Щоб не звинувачувати Бога, інших людей 
або навіть, підсвідомо, свою дитину, яка її «поки-
нула», мати бере всю провину на себе. Саме її 
тіло постає недосконалим, безсилим, воно не 
здатне обійняти, приголубити чи бодай доторкну-
тись до свого сина, де б він не був: «Знаю-знаю. 
Це не Тебе немає. Це в мене десь поділися руки, і я 
не можу Тебе погладити, як цього Білого Голуба 
з людськими очима. Це враз скалічіли мої ноги – і я 
не маю чим підвестися, щоб… обгорнути Тебе… 
зігріти.» [9, с. 16]. Її зболена душа готова шукати 
дитину, як і кожна мати, поки не приголубить, 
проте «приземлене тіло» не дає цього зробити: 

«Якби я мала крила і бодай крихітку відваги 
піднестися на таку висоту, де немає хмар і з якої 
відкривається ще більша висота, я би вийшла 
у відкритий космос і була там доти, доки не зго-
ріли б мої руки-крила…» [9, с. 9].

Щоб пережити страждання і бодай на деякий 
час про них забути, психіка матері шукає мате-
ріальні втілення загиблого сина. Його тіло ніби 
перероджується, аби мати могла знову доторкну-



204

Випуск 43 Том 2

тися, помилуватися, усміхнутися. Таку глибинну 
потребу людини описував Карл Густав Юнг 
у праці «Архетипи та колективне несвідоме». 
Пояснюючи природу сновидінь, психоаналітик 
наголошував, що прагнення втілювати у візуальні 
образи внутрішні переживання є однією з фунда-
ментальних потреб людської психіки [12]. Відтак 
жінка віднаходить свого сина – чи то у білому 
голубі, що прилітає на могилу, чи в синьому небі: 
«Лише щоразу, коли я волочу свої кайданні ноги до 
Тебе, прилітає Білий Голуб. Спочатку довго роз-
дивляється навкруги, а далі тихо, перевальцем, 
чеберяє від мене до Тебе. Ну, точно так, як чебе-
ряв Ти, коли брався ходити. Іноді Голуб навіть дає 
доторкнутися до себе…» [9,  с.  15]; «…Я знову 
дивлюся в небесні очі Сина – а далі миттєво 
шугаю поглядом у небо. Очі, живий блиск яких 
я вже не побачу ніколи, розтеклися синім кольо-
ром у блакиті – чистій, як Його невинна душа.» 
[9,  с.  17]. Тілесний іконотроп «небесних очей 
Сина» репрезентує усвідомлення матір’ю невід-
воротності втрати та процес прийняття трагедії. 

 Побачити для матері означає в певній мірі 
прийняти горе. Адже ще задовго до смерті сина, 
через війну, вона була позбавлена можливості 
бачити його, бути поряд. Потрясіння від усвідом-
лення того, що сина, на якого вона так чекала, 
більше ніколи не побачить, спонукає жінку 
шукати його тілесні прояви всюди, аби заспоко-
їти глибоку душевну потребу: «У небі – знову та 
сама хмара з профілем молодої людини із задер-
тим чубом і сопілкою в губах. Син мені грає на 
сопілці…» [9,  с.  19]; «Я хочу, щоб Син приходив 
до мене іще й іще. Хай як – хмарою, дощем, спе-
кою, котиком. Він знає, як мені підказати, що то 
Він…» [9, с. 20]. 

Тілесним уособленням сина для матері стає 
його могила, зокрема хрест, до якого можна 
прихилитись, обійняти, наче рідну дитину, вко-
тре підкреслюючи: побачити, бодай символічне, 
уособлення сина – означає полегшити прийняття 
горя. Саме тому особливо нестерпною є втрата 
для тих матерів, які навіть не знають, де поховане 
тіло їхньої дитини: «…нелюди зробили так, що 
сирота мама не має де прихилитися до хреста на 
його могилі… та й хрест не має де звести… Але 
Михайлина таки щаслива: вона бодай приблизно 
знає, де синова могила. Може, тому так довго 
живе на світі, що має куди ходити.» [9,  с.  59]. 
Іншої долі зазнає Сидонія. Їй залишається виши-
вати рушники на могили для інших синів, матері 
яких так само не знають, де вони, і не можуть їх 
навідати. Сидонія вірить, що тепло її рук пере-
ходить у шиття, а далі – від рушника до хреста, 

а з хреста воно йде в землю – до її сина, симво-
лізуючи теплі обійми матері: «Довгими вечорами, 
а то й ночами, склавшись калачиком на дивані, 
Сидонія не випускає голку з рук…» [9,  с.  173]; 
«Відтоді почала Сидонія ходити з рушниками по 
всьому цвинтарю. Припасує на вигорілому хресті 
то там, то в іншому куті. Прив’яже рушник сріб-
ною волічкою, щоб блистів на сонці.» [9, с. 178].

Як зауважує Наталія Мафтин, у творі «Мами» 
спостерігаємо, як символіка образів, метафор 
і порівнянь, що кодують відчуття страждання, 
наповнює текстову модель світу пам’яттю тіла 
[13, с.  130]. Травма, закарбована на тілі матері, 
є настільки глибокою і болісною, що продовжує 
відлунювати крізь роки. Так, Михайлина, вперше 
побачивши мертвого сина, втрачає здатність гово-
рити, кричати й навіть плакати – її тіло ніби зни-
щує її зсередини: «Хтось спирає дихання, мов 
якийсь убійник, двома руками за горло, трохи від-
пускає і знову різко затягує дужче, продовжуючи 
її муки» [9, с. 56]; «Якби хто дав їй хоч крапельку 
водички… хоч одну сльозичку… лиш аби несо-
лену… бо язик перекрив їй горло… розпухлий язик 
став упоперек горла, мов колода…» [9,  с.  44]. 
Через багато років, коли вона приходить до 
такої ж травмованої матері – Веронці, цей спазм 
і нездатність говорити про болюче залишається: 
«Тимчасом баба тихо сидить коло Веронці під 
стіною хати, не прибираючи долоню з її плеча, 
і мовчить. Отако сидить і мовчить – ніби з пов-
ним ротом води» [9, с. 27].

Марія Матіос у своєму романі підкреслює, що 
туга здатна оселитись в тілі матері на все життя, 
порівнюючи тіло із в’язницею стражденної 
душі: «Лиш туга  – густа, мов смола, туга роз-
повзеться всіма закутками тіла… і вчепиться 
холодними мацаками від голови до п’ят, і навіки 
придушить душу для радости – та й лишиться 
та до Михайлининої смерти. Бо не випустить 
звідти туск свій ніколи, не визволить, як із довіч-
ної тюрми…» [9,  с.  58]. У такий спосіб авторка 
підкреслює, що по-справжньому збагнути гли-
бину материнського горя здатна лише така ж 
«осиротіла» мати. Згодом ця думка знаходить 
своє продовження в додатковому розділі роману 
«Пієта», де Марія Матіос ототожнює усіх мате-
рів, які втратили дитину із Матір’ю Божою, а їх 
біль вважає глибоко сакральним та особистим: 
«Коли зустрічаю жінку у траурній хустці/ хочу 
перекрити собою дорогу/ Щоб ані душа не зава-
жала їй…/ Ні шурхотом підошов/ Ні дихан-
ням/ Ні словом/ Ні поглядом у спину/ Тоді мені 
хочеться на всі сторони світу/ кричати/ шепо-
тіти/ хрипіти:/ лишіть її, люди!!!/ Облиште 



205

Закарпатські філологічні студії

питати/ Обговорювати/ Жаліти/ Чи навіть 
тужити разом з нею.» [9, с. 282]. Ці тілесні акти 
(«перекрити собою дорогу», «не дихати», «не 
говорити», «не дивитися») репрезентують співпе-
реживання та вияв поваги до чужого горя. 

Висновки. Інтерпретація роману «Мами» 
крізь призму тілесності та трагічного досвіду 
війни спонукає до узагальнень, що у творі тілесне 
постає водночас як багатофунціональний мар-
кер, що в різних комбінаціях та формах позна-
чає спектр важливих явищ духовно-психічного 
життя – переживання втрати близької людини, 
материнську любов, розпач, безнадію та віру. 

У романі простежується тісний взаємозв’язок 
фізичного і психічного вимірів досвіду героїнь: 
тілесні прояви душевного болю й емоційні страж-
дання утворюють єдину, нерозривну площину 
сприйняття трагедії. Пам’ять тіла, фізичні реакції 
на втрату та символічні тілесні уособлення втра-
ченого сина (образ голуба, синього неба, хреста 
на могилі) виступають своєрідними маркерами 
горя та інструментами осмислення пережитого. 
Тілесні алюзії формують художню модель шляху 
прийняття втрати, у якій тіло виконує функції 
й символу болю, і засобу відновлення внутріш-
ньої цілісності. 

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ:
1.	Боряк О., Маєрчик М. Тіло у контексті культурно‑антропологічних студій: ретроспекція та сучасні під-

ходи. Тіло в текстах культур : зб. ст. Київ, 2003. С. 7–18.
2.	Буряк О.Ф. Образ матері в романі Марії Матіос «Мами́». Закарпатські філологічні студії. Розд. 10. 

2023. С. 195–199. DOI https://doi.org/10.32782/tps2663-4880/2023.31.33
3.	Вегеш А. І. Антропонімний простір драматичної книги «Мами» Марії Матіос. Записки з українського 

мовознавства. В. № 31. 2024. С. 106–117. DOI: https://doi.org/10.18524/2414-0627.2024.31.309406
4.	Гомілко О. Є. Метафізика тілесності: філософсько-антропологічний дискурс. Київ : Наукова думка, 2001. 

271 с. ISBN 966-00-0755-8
5.	Гомілко О. Є. «Природа людини та війна: ціннісні виклики». Філософія в сучасному  світі :  мате-

ріали III Міжнародної  науково‑практичної конференції (18‑19 листопада 2022 р., м. Харків) / [редкол.: 
Тарароєв Я. В. (голов. ред.) та ін.] ; Нац. техн. ун‑т «Харківський політехнічний інститут» [та ін.]. Харків : 
[спец. вид.], 2022. С. 8‑11. URL: https://ekmair.ukma.edu.ua/handle/123456789/25229

6.	Гримашевич Г. І. Діалектизми в романі Марії Матіос «Мами». Вісник Житомирського державного універ-
ситету імені Івана Франка. Філологічні науки. Актуальні проблеми лінгвістики. № 1 (102). 2024. С. 82–92. 
DOI: 10.35433/philology.1(102).2024.82-92.

7.	Деркачова О. С. Репрезентація тілесності у творчості Богдана Томенчука (на матеріалі збірки «Постаті. 
Силуети»). Прикарпатський вісник НТШ. Слово. № 4-3. 2017-2018. С. 181–197. 

8.	Комих Н. Концептуальні засади презентації канона жіночої тілесності: контекст війни. Науковий віс-
ник Дніпропетровського державного університету внутрішніх справ. Спеціальний випуск № 2 (121). 
2022. С. 158-163. DOI: 10.31733/2078-3566-2022-6-158-163

9.	Матіос М. Мами́ . Драма на шість дій. Київ : А-БА-БА-ГА-ЛА-МА-ГА. 2023. 288 с.
10.	Мейзерська Т. С. Тіло війни і межі художності. Тіло і тілесність у контекстах культури та літера-

тури. Сучасні літературознавчі студії. Вип. 16. 2019. С. 125–130.
11.	 Солецький О. Етика і тіло: художнє відображення когнітивної пластики у новелах Марка Черемшини. 

Прикарпатський вісник Наукового товариства імені Шевченка. Слово. 2024. №20 (74). С.152-161. https://doi.
org/10.31471/2304-7402-2024-20(74)-152-160

12.	Юнґ К.Ґ. Архетипи і колективне несвідоме / Переклала з німецької Катерина Котюк; науковий редактор 
українського видання Олег Фешовець. 2-ге опрац. вид. Львів: Видавництво «Астролябія». 2018. 608 с. 

13.	Maftyn N., Cheripko S. Artistic Means of Representing Loss Experience: M. Matios ’Moms’ in Trauma Studies 
Context. Alfred Nobel University Journal of Philology, vol. 2, no. 28. 2024. P. 126-140. DOI: https://doi.org/10.32342
/3041-217X-2024-2-28-8

14.	Sontag S. Illness as Metaphor. Library of Congress Cataloging in Publication. New York : Farrar, Straus & 
Giroux. 1978. 87 p. URL: https://monoskop.org/images/4/4a/Susan_Sontag_Illness_As_Metaphor_1978.pdf

15.	Spolsky E. Iconotropism as Representational Hunger: Raphael and Titian.  Iconotropism: Turning Toward 
Pictures, 2010. Р. 23-36.  URL: http://dx.doi.org/10.17613/n9aj-jq60

Дата першого надходження рукопису до видання: 26.10.2025
Дата прийнятого до друку рукопису після рецензування: 28.11.2025

Дата публікації: 30.12.2025


