
245

Закарпатські філологічні студії

УДК 81'373.46:393.31]:398(=161.2)
DOI https://doi.org/10.32782/tps2663-4880/2025.43.1.42

УКРАЇНСЬКИЙ РІД І ФОЛЬКЛОРНА КОНЦЕПТОСФЕРА НАЦІЇ

UKRAINIAN ETHNIC CONCEPTION OF KINSHIP  
AND FOLKLORE CONCEPT SPHERE OF “NATION”

Ярмоленко  Н.М.,
orcid.org/0000-0001-9082-4799

доктор філологічних наук,
професор кафедри української літератури та компаративістики

 Навчально-науковий інститут української філології та соціальних комунікацій 
Черкаського національного університету імені Богдана Хмельницького

У статті реконструйовано фольклорний концепт роду на матеріалі різножанрових текстів усної народної твор-
чості (прислівʼїв, приказок, обрядової творчості, родинно- та соціально-побутової пісенності) за допомогою істо-
рико-генетичного, порівняльно-типологічного, структурно-семіотичного методів. Зʼясовано особливості функціону-
вання та наповнення фольклорного концепту «рід». 

Структуру концепту описано як систему, утворену ядерним словом міфологічного походження – праслов’янським 
«родъ», на якому базується стержневий концепт «рід» у значенні «народжувати». Висхідними й найближчими до 
центру є смисли, що вкладаються в поняття «родити»: «уродженець», «родителі», «родичі», «родючість», «урожай», 
«зроду» (з народження) та ін. Семантичне поле основного концепту включає близькі за смислом субконцепти на 
позначення сімʼї («батько», «мати», «дід», «баба», «син», «донька», «онуки», «брат», «сестра», тощо); родоводу 
(«рідня», «родина», «порода» тощо); соціальної групи людей («свояки», «сусіди», «громада», «братство», «земляки», 
«краяни», «односельці» т. ін.); географічного місця народження («батьківщина», «земля», «край», «село», «Україна» 
тощо); національності («українці», «племʼя», «свій» та ін.); зовнішності («урода», «краса»); життєвого шляху («доля» 
і т.  ін.). Інформаційне поле концепту поширюється і на віддаленіші від центру дотичні концепти (такі, як «хата», 
«правда», «сила», «воля» «радість», «щастя», «гості» та  ін.), що додають нових відтінків і асоціацій до основного 
концепту. Зауважимо, що кожен із названих концептів може ставати центральним і творити своє семантичне поле. 

Фольклорний концепт «рід» є одним із провідних концептів, що характеризує українців як носіїв етнокультури 
й визначає концептосферу нації. Заради збереження та передачі цінної інформації він має здатність шифрувати 
культурні коди, генерувати нові смисли у різних жанрах національного фольклору, переформатовувати набір сем, 
розширювати або звужувати семантичне та інтерпретаційне поле. 

Ключові слова: рід, фольклорний концепт, субконцепти, дотичні концепти, концептосфера, пареми, обрядові 
й необрядові пісні. 

The article represents a folklore conception of kinship in texts of different genres of Ukrainian folk culture (proverbs, 
sayings, ritual verbal pieces, family and social songs) and by means of historic – genetic, comparative-typological, struc-
ture – semiotic methods. The investigation regards specific functioning and linguistic content of the Ukrainian ethnic con-
ception of “kinship”.

The concept structure is represented as a system built by a nuclear word, which is mythically related to the Old Slavic 
“родъ” (kin), a basis for the core concept “рід” (kin) in the meaning of “народжувати” (“give birth”, “yield”). Next and close 
to the nucleus stand meanings related to “give birth”: “native”, “parents”, “relations”, “fertility”, “yield”, “since birth” etc. The 
actual semantic sphere for the basic concept involves subsidiary concepts of family unity semantically close in meaning 
such as “a father”, “a mother”, “a grandfather”, “a grandmother”, “a son”, “a daughter”, “grandchildren”, “a brother”, “a 
sister,” etc. It also deals with notions for kinship (“relatives”, “family”, “origin” etc.), for a social group of people (“in-laws”, 
“neighbors”, “community”, “fraternity”, “countrymen”, “fellows”, “mates” etc.), those of geographic birthplace (“motherland”, 
“land”, “native country”, “countryside”, “Ukraine” etc.); nationality (“Ukrainians”, “people”, “kin” etc.); appearance (“beauty”, 
splendor“ etc.); life track (“doom” etc.). The concept’s informative sphere spreads as far as the farthest from the core addi-
tional concepts such as “home, “truth”, “strength”, “freedom”, “hilarity”, “happiness”, “guests” etc. which add to the basic 
concept through newly built nuances and associations. It is important to mention that each of these concepts can become 
a core one and build its own semantic sphere.

The folklore concept of kinship appears to be one of the mainstream that signifies Ukrainian nation as representatives 
of ethnic culture and is a marker for the concept sphere of “nation”. For the sake of keeping and conveying valuable infor-
mation, the concept has ability to create culture codes, generate new senses in various genres of national folklore, change 
group semantic meanings, expand semantic and interpretative fields or make them narrower.

Key words: kinship, folklore concept, subsidiary concepts, additional concepts, concept sphere, paremas, ritual and 
ordinary songs.

Постановка проблеми. «Нема в світі, як 
родина» [25, c. 414] – наголошує народна мудрість. 
Моральні норми родинного та громадського 
співжиття українці передавали від покоління до 

покоління. У сімейному колі намагалися знайти 
відчуття безпеки і захисту, родина закладала 
основи соціальної поведінки, формувала систему 
цінностей та моральних переконань. Особливої 



246

Випуск 43 Том 1

ваги дослідження неписаних моральних законів 
українського роду набуває в часи деформації тра-
диційної моделі сімʼї та розшарування суспіль-
ства. Вивчення місця і ролі фольклорного кон-
цепту «рід» у концептосфері української нації 
сприяє популяризації традиційних родинних та 
сімейних цінностей, а також різносторонньому 
фаховому і міждисциплінарному розгляду вічних 
тем української культури як невідʼємної частини 
європейської. Із цим пов’язана актуальність 
розвідки.

Аналіз останніх досліджень і публікацій. 
Проблеми сімʼї та родини – одне з ключових 
питань української фольклористики ХІХ-ХХ 
ст., про що свідчать праці М.  Драгоманова, 
В.  Гнатюка, П.  Житецького, М.  Костомарова, 
М. Сумцова, І. Франка та ін. У ХХІ ст. родинна 
обрядовість українців стала предметом наро-
дознавчих досліджень В.  Борисенко [1; 2], 
О.  Боряк [3], М.  Гримич [5], О.  Кондратюк 
[12, c. 262 – 277] та ін. Етносимволіку сімʼї та 
родоводу в системі етнокультурних концептів 
українців вивчав В. Жайворонок [7]. Аксіологічні 
цінності роду, родини в українській уснословес-
ній творчості з використанням концептуального 
аналізу висвітлювала Л. Мушкетик [16].

Значну увагу вивченню теорії фольклорних 
концептів приділила О.  Кузьменко, яка зʼясу-
вала термінологічний, понятійний апарат, різ-
носторонньо обґрунтувала продуктивність тер-
міну «фольклорний концепт» [15, c. 1439-1447]. 
О.  Кузьменко запропонувала визначення, послі-
довність дослідження та п’ятирівневу класифіка-
цію базових фольклорних концептів [14, c. 43-50]. 
Доцільність вивчення фольклорних концептів 
обгрунтувано в статті Ю. Собори, яка визначила 
найбільш уживані концепти та запропонувала 
розпізнавати їх у вузькому значенні (в пареміях) 
і широкому контексті (у структурі пісенної та 
календарно-обрядової творчості), виражені на 
рівнях свідомості, світосприйняття, історич-
них понять, трансформацій, соціальної страти-
фікації, когнітивного та перцептивного сприй-
няття [22, c. 40-45]. Осібні фольклорні концепти 
стали предметом вивчення Н. Бурлаки, О. Гінди, 
І.  Грищенко, І.  Павленко, О.  Наумовської, 
І. Тарасюк, В. Трачук, Л. Копаниці й А. Павлової, 
та ін. 

Постановка завдання. Рясні наукові праці, 
присвячені родинним традиціям та дослідженню 
фольклорних концептів, створили передумови 
для вивчення місця і ролі фольклорного концепту 
роду в концептосфері української нації. Існує 
потреба систематизації та узагальненого опису 

його структури, історії формування семантичного 
поля, напластування на стержневі формули нових 
смислів і концептів, продуктивності базових 
фольклорних концептів та їхньої провідної ролі 
в національній концептосфері українців. Мета 
дослідження – на матеріалах українських усних 
народних творів різних жанрів реконструювати 
фольклорний концепт роду; з’ясувати його струк-
турне наповнення та ймовірне семантичне поле; 
простежити історію становлення і продуктив-
ність концепту «рід» в українській культурі; дока-
зати, що він є одним зі стержневих національних 
концептів.

Виклад основного матеріалу. Моделювання 
та опис концептів можливі завдяки синтагма-
тичному й парадигматичному аналізу текстів, 
що творять концептуальне поле й відображають 
колективний досвід етносу. Для кожного концепту 
характерна складна структура (центр або ядро 
і периферія), багатошаровість та властивість бути 
ширшим від поняття. «Об’єднуючись, концепти 
утворюють концептосферу – частину концепто-
системи, що позначає певну галузь об’єктивної 
реальності» [10, c. 392]. Фольклорна концепто-
сфера українців є складовою національно-куль-
турної концептосистеми, яка обіймає сукупність 
концептів нації. 

Свого часу Б.  Грінченко зафіксував декілька 
значень поняття «рід». Це «родъ, родствен-
ники, фамилія» («Нема в його ні роду-родини»); 
племʼя, походження («Козацькому роду нема 
переводу»); порода («Такий уже в їх рід, що 
вони всі низенькі»), часовий відлік («Не було 
добра зроду»), доля («На роду написано») 
тощо [21, c. 20]. Словникові дефініції [21, c. 20; 
4, c. 1033] дають змогу визначити цілу «звʼязку» 
смислів, що входять до інформаційного поля кон-
цепту «рід» та творять нові концепти. Структуру 
концепту «рід» можна описати як систему, до 
складу якої входять споріднені субконцепти:

1. Рід – це форма спільності людей, господар-
ське і соціальне об’єднання кровних родичів (суб-
концепти «сім’я», «кревність», «батько», «мати», 
«дід», «баба», «син», «донька», «онуки», «брат», 
«сестра», тощо). 2. Ряд поколінь, що походять від 
одного предка (субконцепти «родовід», «рідня», 
«родина», «порода» тощо). 3. Належність до 
якої-небудь соціальної групи (субконцепти 
«свати», «свояки», «сусіди», «громада», «брат-
ство», «земляки», «краяни», «народ», «одно-
сельці» і т. ін.). 4. Географічне місце народження – 
хто звідки родом (субконцепти «батьківщина», 
«земля», «край», «село», «Україна» тощо). 5. 
Національна приналежність (субконцепти «укра-



247

Закарпатські філологічні студії

їнці», «племʼя» і т.  ін.). 6. Часовий відлік про-
житого – субконцепти «зроду», «життя», «доля» 
(«Бо я панського роду, не ходила боса зроду», 
«Спи, доню, нехай тобі доля росте» [25, c. 413]; 
молодятам бажали: «Братіку перепою, перепий 
щастя й долю» [20, c. 107]) 7. Опис зовнішно-
сті – субконцепти «порода», «краса», «врода» 
(«Не вважай на уроду, але на природу», «Уродися 
не красним, але щасним» [20, c. 169]).

У процесі історичної динаміки концепт «рід» 
підпорядковує віддаленіші концепти, які назвемо 
дотичними до основного. Визначаємо їх, послу-
говуючись найлаконічнішими текстами фоль-
клору, у яких акумульований великий життєвий 
досвід багатьох поколінь [24, c. 315], що є дуже 
важливим для концептуального аналізу. Паремії 
як образні афористичні вислови широкого змісто-
вого діапазону [24, c. 290], у стислій формі пере-
дають універсальний життєвий досвід народу. 
Приказки і прислівʼя з мотивами сімʼї та родини 
оприявнюють цілу низку концептів, дотичних до 
основного. Це «правда», «сила», «воля» («Всюди 
добре, але дома такі найліпше» [11, c. 135]; «У 
своїй хаті своя правда, і сила, і воля» [20, c. 54]); 
«радість» («Радуйся, мати, йде невістка до хати, 
добра робуха, а не цокотуха» [20, c. 273]); «щастя» 
(«Уродись та й удайсь», «Кому як на роду напи-
сано» [25, c. 112]; «З ким щастя, з тим і люди» 
[20, c. 350]) тощо. 

Окрім концептів-понять, семантичне поле 
роду включає дотичні концепти на позначення 
спорідненості та простору: «свій» на противагу 
«чужому» («Всьо файне, але своє найкраще» 
[11, c. 135]; «Чужих богів шукає, а своїх дома 
має», «Чужа дитина не своя» [19, c. 348]), «далекі» 
(«Родина – кумового наймита дитина», «Дідового 
сусіда молотники» [25, c. 415]); і «близькі» 
(«Отець по батьківськи побʼє, по батьківськи 
й помилує», «Кров не вода: треба оступиться» 
[25, c. 414]); «гості» («Веселий гість – дому 
радість», «В гостину збирайся, але дома пообі-
дати не забувай» [26, c. 144]); «хата» («Смутна 
тота хата, котру гості оминають» [26, c. 146]) та 
ін. Уважаємо, що вони дотичні до концептуальної 
мережі головного концепту «рід».

Висхідними й найближчими до центру 
є смисли, які вкладаються в поняття «родити» 
у значенні «народжувати»: «уродженець», «роди-
телі», «родичі», «родючість», «урожай», «зроду» 
(з народження), «урода» (краса) та ін. Вони утво-
рюють стержень фольклорного концепту «рід», 
навколо якого групуються інші смисли, що тво-
рять субконцепти. Зважаючи на це, концептуальну 
схему роду можна позначити як кругову модель, 

утворену основним (ядерним) концептом «рід» 
у значенні «родити» та нагромадженням інших, 
ближчих і віддаленіших від центру концептів, що 
додають нових смислів і асоціацій до основного 
концепту. Найближчі до центру споріднені кон-
цепти означуємо як субконцепти, а віддаленіші – 
як дотичні концепти. Зауважимо, що сема «рід» 
має значно ширший спектр значень, багато з яких 
ми випускаємо, оскільки вони виходять за межі 
дослідження, хоча і є складовими загальнокуль-
турної концептосистеми.

Вихідна форма осьового концепту «рід» – пра-
словʼянське «родъ», що етимологічно становить 
ядро концепту та є прототипом всіх його культур-
них смислів. Слово «родъ» має індоєвропейське 
коріння й асоційоване з поняттям кревної родини, 
родинних і соціальних зв’язків та символікою 
розмноження, зросту, плодючості. У літописах 
і фольклорних записах є скупі згадки про персо-
нажа слов’янської міфології Рода, який уособлю-
вав творця Всесвіту, космос, бога життя, Діда-
Ладо, рід і міг бути опікуном та покровителем 
рідні, врожаю, приплоду, щастя й хорошої долі. За 
В. Жайворонком, «Рід = Род – у дохристиянських 
віруваннях – бог життя, долі, талану, суду-при-
суду […], зачинатель усього живого […], часто 
згадується у давніх списках богів словʼянського 
дохристиянського олімпу» [6, c. 500]. Функції 
цього дохристиянського божества сьогодні 
навряд чи можна визначити, вони охоплюють 
траєкторію від духа-господаря обійстя до верхов-
ного бога слов’ян, яким його бачать у сучасній 
неоязичницькій культурі. Для нас міфологічне 
походження концепту «рід» цікаве не з точки зору 
дискусій щодо ймовірності чи рефольклоризації 
дохристиянського бога Рода, а приналежністю 
до опорних світоглядних концептів, що сягають 
головної міфологічної опозиції «космос / хаос» як 
коди «рідний / нерідний», «свій / чужий», «друж-
ній / ворожий». М. Гримич стверджує, що терміну 
«рід» відповідала біологічна, або кровна, спо-
рідненість, що у традиційному суспільстві була 
підмурком, на якому трималася вся надбудова 
родини [5, c. 205].

У рамках дохристиянських родових уявлень 
складалася культова календарна та родинна 
обрядовість, яка свідчить про симбіоз мікро- 
й макросвіту в народній культурі українців. 
Особливість етнічного світобачення в тому, що 
картину зовнішнього світу українці структуру-
вали через призму родини, коли всесвіт розу-
мівся як двір господаря, а небо – як дім чи терем, 
у якому «Ясний місяць – сам господар, Яснеє 
сонце – господинонька, Яснії зірки – єго дітки» 



248

Випуск 43 Том 1

[8, c. 55]. У фольклорній концептосфері українців 
небесна і земна родина ототожнюються. На дворі 
пана Івана, який водночас і божество, і госпо-
дар, росте Райськеє дерево: «А в пана, в пана, 
в пана Івана, Святий вечор! Стояла яблоня посе-
ред двора, На той яблоні – золотая кора. Золотая 
кора – то єго жона, А що почечка – то єго долечка, 
А що віточки – то єго діточки, А що сучочки – 
то єго синочки» [8, c. 62]. Колядки зображають 
родину за допомогою космічних, рослинних, 
тваринних метаморфоз: «Ой не є тото сив соко-
лонько, Але є тото господаренько. Ой не є ж тото 
сива кунонька, Але є ж тото ба й газдиненька. Ой 
не є ж тото сив ластовлята, Але є ж тото єї дитята» 
[8, c. 62]. 

За часів християнства концепт «рід» попов-
нився новими асоціаціями та культурними смис-
лами. Його значення розширилося завдяки кон-
цепту «Бог». Християнський Бог асоціюється 
з батьком-господарем («Бог – батько: як буде 
нас трімати, то буде й годувати» [25, c. 42]; «Бог 
батько, государь дядькo» [25, c. 42]; «Господь 
Бог старий господар» [20, c. 21]; «Як у Бога за 
дверима» [25, c. 111]); дарами («Знає Бог з неба, 
шо кому треба» [11, c. 137]; «У Бога всего 
повно – є шо давати» [11, c. 134]. Формуються 
культурні концепти «хвала» («Живи, та Бога 
хвали», «Благодарить Бога милосердного!», 
«Життя, як у Христа за пазухою», «Як у батька за 
пазухою» [25, c. 111]); «віра» («Коли Бог з нами, 
то хто може бути проти нас?» [20, c. 22], «Богу 
молиться, а чорту вірує» [26, c.355]); «поміч» 
(«Бог в поміч!»; «Кому Бог поможе, тот все 
переможе» [11, c. 124], «Як тривога – то до Бога, 
а по тривозі забув о Бозі» [11, c. 122]; «Ще Бог 
не все роздав, що мав» [11, c. 131]; «За сиротою 
Бог з калитою» [11, c. 136]); «добро» («Боже, 
дай добре, та й не довго ждати» [25, c. 43], «Біда 
тому, хто добра не робить нікому» [26, c.35]); 
«дружба» («Бог нерівно ділить: жде, щоб самі 
ділилися» [25, c. 43], «Де дружно, там і хлібно» 
[26, c. 329]); «гріх» («На кого Бог, на того й люди» 
[11, c. 125]; «Гріх не допомагати» [26, c. 118], 
«Коби здоровє, а гріхи будуть» [11, c. 123]; «Боже 
батьку! Прийми гріхи наші в жарти» [25, c. 144]); 
«прародителі» («Адам ззів кисличку, а у нас 
оскома на зубах» [25, c. 43]; «Ни буде лисий 
в раю» [11, c. 126]); «взаємодопомога» ( «Гуртом 
можна і море загатити» [26, c. 330], «Громада по 
нитці, та й бідному сорочка» [20, c. 84]); «згода» 
(«Де згода панує, там і горе танцює» [26, c. 334], 
«Ми з такого роду, що любимо згоду» (варіанти: 
«любимо свободу», «пʼємо горілку, як воду») 
[26, c. 279], та інші. 

Християнський інститут кумівства уводить 
в поле стержневого концепту «рід» субконцепти 
«куми» («Кого люде за люде мають, з тим ся кума-
ють», «Не хочеш страти – не сунься ні в куми, ні 
в свати» [25, c. 422]); «кум» («На Бога надія і на 
кума Матвія» [20, c. 20]), «кума» («Багатий шепче 
з кумою, а бідний з журбою» [20, c. 174]); «хре-
щеник», «хрещениця» тощо. Народна мудрість 
наголошує на Божественному походженні родин-
ної та духовної підтримки. 

Семантичне поле концепту «рід» досить роз-
галужене й потужне, воно не має просторових та 
часових координат. Календарно-обрядова пісен-
ність на зображення роду, родини зберігає наплас-
тування дохристиянських та християнських рис 
світобачення. Господар виступає й у ролі язич-
ницького божества, і Біблійного Адама: «Сам 
господар у дому – як Адам в раю, Господиня 
у дому – яко бджілка у меду, Малі дітоньки – як 
оладоньки!» [8, c. 57]. Зауважимо, що дефініції 
«Господь», «господар», «господиня», «господар-
ство» етимологічно споріднені.

Райськеє дерево в колядках успадковує харак-
теристики індоєвропейського Світового Дерева 
та водночас є Деревом Роду. Образ Дерева роду 
зберігає сакральні міфологічні мотиви – як «серед 
моря зелений явір» [8, c. 48], або є побутово-про-
фанним, як «соснонька серед ринонька» [8, c. 63], 
скевоморфним: «наміт білий шовковий», «нова 
світлонька» тощо. Моделлю космічної світобу-
дови в колядках може слугувати «двір на помо-
сті», де гостють свята: «Три свічі горіли, три 
свята сиділи: Найперше свято – святе Рождество, 
А друге свято – святий Василій, А третє свято – 
Іван-Хрестиель» [8, c. 80]. Світобудову й родину 
водночас втілює церква, яку будують воло-
хи-язичники за взірцем космогонічного соляр-
ного та люнарного міфу: «З трьома верхами, 
з трьома вікнами. В первім віконці – яснеє сонце, 
В другім віконці – ясний місяченько, В третім 
віконці – яснії зірки» [8, c. 55]. Можна ствер-
джувати, що фольклорний концепт Дерева Роду 
обіймає сукупність різночасових міфологічних, 
релігійних та етнічних вірувань і слугує базо-
вою моделлю мономіфу, земної родини, концеп-
туальної картини світу українців. Схематичне 
зображення родоводу у вигляді дерева чи іншої 
уніфікованої моделі й дотепер плекає багато укра-
їнських родин.

У національному фольклорі збереглися 
мотиви, які входять до концепту «дари». Це згадки 
про пожертви й обдаровування в ході ритуалів 
«родичання» із космосом, природою, громадою 
на території проживання роду. Хлібне жертвопри-



249

Закарпатські філологічні студії

несення супроводжувалося святковим застіллям. 
Колядковий господар очікує «з неба гості», готу-
ючи ритуальне пригощання – «калачі з ярої пше-
ниці». На сакральну гостину до роду сходяться 
небесні прародителі («Що перший гостю – ясен 
місяцю, А другий гостю – ясне сонечко, А третій 
гостю – дрібен дощ іде» [9, c. 265]), земна родина 
та громада колядників. У результаті культу при-
гощання-жертвоприношення «Дарує Господь два 
лани жита, третій пшениці на паляниці, четвер-
тий проса, а п’ятий вівса» [9, c. 266]. 

Рудиментарні згадки про традицію родичання 
як культової відправи, що прикликає ріст збіжжя 
й добробут родини, зафіксовані в родинно-по-
бутовій пісенності: «Ой випеймо, родино, Щоб 
нам жито родило; І житечко, і овес, І зібрався 
рід увесь!» [23, c. 288]. Пісні родинного життя 
зберегли мотиви календарних святкових ритуа-
лів, що одночасно були й родинними гуляннями: 
«Там у саду липа, Під липою вишня, Там моя 
родина На гуляння вийшла. Ой гуляй, родино, Не 
забувай мене, Якая гостина – То й закликай мене» 
[18, c. 241]. 

Традиційні обряди українців супроводжували 
ритуальні родинні трапези за участю численних 
гостей – близьких і далеких родичів, свояків, сусі-
дів, вулиці або громади. С. Терещенкова зафіксу-
вала один із таких обрядів, що був продуктивним 
до початку ХХ ст. – звичай «женити каганця». На 
осіннього Симона (1 вересня) на Звенигородщині 
вже «зранку починають готовиться до «весілля»: 
понапікають, понаварують усякої страви, горілки 
принесуть, і всього в світі приготують, і покли-
чуть гостей – знайомих, родичів, кумів та инче. 
Засвітять каганця, поставлять на столі, а сами 
всі сідають за стіл: їдять, п’ють, співають. […] 
Це зветься, що «коровай каганцеві печуть». […] 
А на другий день до инчої хати запрошують. Туди 
й каганця переносять, уквітчаного. І так само одгу-
люють до вечора, ніби-то «каганця вінчають». 
[…] І так цілий тиждень по всьому селі п'ють, аж 
одляски йдуть, все село гуде» [13, c. 181]. Свято 
каганця імітувало родинне свято – весілля – та 
мало практично-утилітарну мету. Цілий тиждень 
сільська спільнота миром одружувала-ушанову-
вала земний вогонь, оскільки його світло давало 
змогу продовжити день – працювати рано вдосвіта 
й пізно ввечері: «Отак було одгуляють тиждень, 
аж тоді беруться до роботи. Але вже ж роблять! 
Хіба теперечки так роблять, як тоді робили?!» 
[13, c. 182]. Чергування важкої гуртової праці та 
відпочинку було ознакою упорядкування космосу 
на противагу хаосу і відбувалося за моделлю родин-
ного свята. Концептосистема «рід» уструктуровує 

етнічну картину світу, притягуючи субконцепти 
«боги», «Господь», «свято», «гість», «дари».

Слова «гість», «гостина», «гостинець» похо-
дять з індоєвропейського «чужинець», «чужо-
земець». Свята – це час переструктурування 
й упорядкування простору, час гостини й роди-
чання. Завдяки святу й пожертвам-пригощан-
ням відбувається мирне освоєння «чужого» та 
прилучення його до «свого». Гостинність – одна 
з провідних національних рис, якою українці 
й дотепер славляться в світі. У народі кажуть: 
«Смутна тота хата, котру гості оминають» 
[26, c. 146], або «Добре гостили, ледво пустили» 
[20, c. 80].

Концептуальна схема роду слугує прообразом 
численних ритуалів календарного року, що вшано-
вували створення сім’ї, родючість, працю й добро-
бут родини. Досліджуючи генезу народних зви-
чаїв і обрядів українців, В. Петров підкреслював 
їхнє родинне тло: «Свято Коляди-Вілії – це свято 
померлих родителів; мавки-нявки-русалки це 
нерозчленована множинна сукупність померлих 
родителів-родичів. […] Культові постаті – чисто 
родинні й родові, це «діди» і «баби», родителі, 
предки, праматері, «рожениці й рід» [17, c. 245]. 
Обрядовими актами за традицією керував голова 
родини – батько, або ж мати, а виконавцями 
культу ставали всі родичі.

Як бачимо, реконструкція фольклорного 
концепту на матеріалі широкого спектру усних 
народних творів різних жанрів дає можливість 
зʼясувати його походження й семантичне напов-
нення, яке є тотожним у звичаєвості та різних 
жанрах фольклору українців. Тому ідея розпізна-
вати концепти у вузькому значенні (в пареміях) 
і широкому контексті (у структурі пісенної та 
календарно-обрядової творчості) навряд чи буде 
продуктивною. 

Концепт «рід» неізольований, у процесі 
історичного поступу він, як і інші концепти, 
«постійно змінюється, при цьому відбувається 
активізація різних його складників» [10, c. 393]. 
Етапи культурної активації концепту «рід» від-
повідають трьом послідовним стадіям форму-
вання української родини: на першій домінує рід 
як племʼя; на другій – значення роду звужується 
до розуміння великої сім’ї – родини, тобто широ-
кого кола родичів та свояків, а також певної соці-
альної спільноти. На третій стадії відбувається 
відокремлення від роду малої сім’ї, що за своєю 
структурою, функціями та устроєм нагадує рід 
у мініатюрі [19, c. 243]. 

Семантичне поле концепту «рід» охоплює 
антропоморфні субконцепти («Бог», «батько», 



250

Випуск 43 Том 1

«мати», «діти» та ін.); збірні образи-субкон-
цепти («куми», «свати», «свояки», «сусіди», 
«громада», «братство», «земляки», «краяни», 
«односельці» тощо); географічні культурні суб-
концепти («земля», «край», «село», «Україна») 
та ін. Зберігаючи центральну позицію, фольклор-
ний концепт «рід» фокусує навкруг себе широке 
коло дотичних концептів, залучаючи їх до архіву 
національної концептосфери. Це концепти-по-
няття («хвала», «поміч», «добро», «правда», 
«сила», «воля», «дружба», «згода» тощо); кон-
цепти на позначення спорідненості як простору 
(«свій», «чужий», «далекий», «близький», «гість» 
тощо); загальнокультурні міфологічні концепти 
(«доля», «Дерево Світу», «Дерево Роду»); релі-
гійні концепти («Бог», «віра», «Райське дерево», 
«прародителі», «святі» тощо); астральні концепти 
(«сонце», «місяць», «зорі», «дощик»); фітомор-
фні («яблуня», «явір», «дуб» та ін.); зооморфні 
концепти птахів, комах, тварин; скевоморфні 
(рукотворні концепти намету, двору, церкви).

Зважаючи на рамки наукової статті, лише 
означуємо субконцепти зі знаком «мінус»: «Нема 
роду без вироду», «Ні роду, ні плоду» [20, c. 279]; 
«Дітей годуй, а торби собі готуй» [26, c. 191]; 
«Такий рід – хоч під лід», «Тільки й рідні, що 
лапті одні»[ 26, c. 198] і т.  ін., що підлягають 
подальшому вивченню. 

Фольклорні концепти як провідники інформа-
ції динамічні, підпорядковані не лише усталеним 
світоглядним нормам нації, а й культурним змінам. 
Залежно від історичних умов концепти можуть не 
лише розгортатися, долучаючи до свого семан-
тичного поля нові смисли, але й згортатися, зміню-
ючи своє смислове наповнення до протилежного. 
На сучасному етапі спостерігається низхідна дина-
міка культурного концепту «рід». З появою фінан-
сової безпеки та зникненням побутових проблем 
у світі набирає популярності синглізм, коли молоді 
люди свідомо обирають самотнє життя без потом-
ства. Ця філософія частково впливає й на україн-
ців. Стійка тенденція руйнації традиційних сімей 

під впливом глобалізаційних процесів, розшару-
вання населення, війни й еміграції призводить до 
небажання укладати законні шлюби, до співжиття 
у громадських (цивільних) шлюбах, які в тради-
ційному українському фольклорі звали «на віру» 
й маркували негативно. З початку російсько-у-
країнської війни збільшилася кількість неповних 
сімей, або ж сімей, які утримуються чи свідомо від-
мовляються мати дітей. Стає нормою народження 
дітей поза шлюбом та усиновлення дітей-сиріт. 

Попри це, з часів повномасштабного втор-
гнення спостерігаємо активну реконструкцію 
архаїчних напластувань фольклорного концепту 
«рід»: широке трактування сім’ї як нації і дер-
жави, активізація концептів «взаємодопомога», 
«родина», «українці», «земля», «країна», тощо. 
У процесі тривалого побутування концепт «рід» 
здатен не лише змінюватися, а й постійно віднов-
лювати забуті смисли й асоціації. 

Висновки. Ми простежили походження та 
семантичне наповнення концепту «рід», виокре-
мивши його смислове ядро – міфологічне 
«родъ» – та стержневий концепт, що базується 
на семантиці слова «родити» й позначає групу 
людей, які походять від одного предка, поєднані 
родинними зв’язками, територією проживання, 
традиціями та культурною спадщиною. В наці-
ональному фольклорі закладено цілий «банк» 
смислів, які обіймає концепт «рід». У процесі 
розгортання вони оформлюються в субконцепти 
і концепти, дотичні до головного, та структу-
руються за схемою мономіфу «космос / хаос». 
Фольклорний концепт «рід» творить концептоси-
стему, яка обіймає концептосферу нації загалом. 
Структурна наповненість фольклорного концепту 
«рід» засвідчує його світоглядне значення та про-
дуктивність в українській культурі. 

Зазначимо, що дане дослідження не вичерпує 
всіх аспектів розглянутої проблеми. Для вичерп-
ного опису концепту «рід» потрібне вивчення 
опозиційних концептів та субконцептів на позна-
чення безрідності. 

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ:
1.	Борисенко В. Сімейна обрядовість українців ХХ – початку ХХІ століття. Київ, 2016. 256 с.
2.	Борисенко В. Традиції і життєдіяльність етносу. На матеріалах святково-обрядово культури українців. 

Київ, 2000. 191 с.
3.	Боряк О. Родинна обрядовість поліщуків (За матеріалами експедиційного дослідження). Народна 

творчість та етнографія. Київ, 2007. № 5. С. 59–64.
4.	Великий тлумачний словник сучасної української мови. Київ, Ірпінь, 2004. 1440 с. 
5.	Гримич М. Звичаєво-правова культура. Українська етнологія: навчальний посібник. Київ, 2007. 400 с.
6.	Жайворонок Віталій Знаки української етнокультури. Словник-довідник. Київ: «Твоя підпільна 

гуманітарка», 2006. 703с.
7.	Жайворонок Віталій Українська етнолінгвістика. Нариси. Київ, 2007. – 261 с.



251

Закарпатські філологічні студії

8.	Золотослов. Поетичний космос Давньої Русі / Упорядкування, передмова та переклади Михайла 
Москаленка. Київ: «Дніпро», 1988. 293 с.

9.	Календарно-обрядові пісні. Київ, 1987. 390 с. 
10.	Колодій Мирослава Проблеми дослідження концептів у сучасній когнітивістиці. Гуманітарна освіта в 

технічних вищих навчальних закладах. Київ, 2013. № 27. С. 391- 397. 
11.	 Кольберг О. Покуття. Казки і небилиці. Том 3 / переклад Остапа Українця. Глибока, 2025. 581 с.
12.	Кондратюк Олена Трансформація родинно-обрядової спорідненості впродовж ХХ століття. 

Народознавчі зошити. 2021. № 2 (158). С.262 – 277.
13.	Кримський Аг. Звенигородщина. Шевченкова батьківщина з погляду етнографічного та діалектологіч-

ного / Відтворення з авторського макету 1930 р. Черкаси: «Вертикаль», 2009. – 438 с. 
14.	Кузьменко Оксана Фольклорний концепт: «за» і «проти» міждисциплінарної термінології. Народна 

творчість та етнологія. Київ, 2022. 2 (394). С. 43-50.
15.	Кузьменко Оксана Фольклорний концепт: визначення терміна, структурні параметри та типи. 

Народознавчі зошити. Львів, 2018. №6 (144). С.1439-1447.
16.	Мушкетик Леся Аксіологічні аспекти поняття рід / родина /кревні в українському фольклорі. Народознавчі 

зошити. Львів, 2024. №3 (177). С. 670-678.
17.	Петров В. Передхристиянські релігійно-світові елементи. Генеза народних звичаїв і обрядів / 

Енциклопедія українознавства. Загальна частина. Перевидання в Україні. Київ, 1994. с. 244-249.
18.	Пісні родинного життя. Київ: «Дніпро», 1988. – 357 с. 
19.	Пономарьов Анатолій. Українська етнографія. Курс лекцій. Київ: «Либідь», 1994. 317 с.
20.	Приповідки або українсько-народня філософія. Зібрав, підготував до друку та опублікував Володимир 

С. Плавʼюк. Перевидання з оригіналу 1946 р. Едмонтон, Канада, 1998. Том І. 352 с.
21.	Словарь української мови. Зібрала редакція журнала «Кієвская Старина». Упорядкував з додатками 

власного матеріалу Борис Грінченко. Київ, 1909. Томъ ІІІ. О-П. 506 с.
22.	Собора Юлія. Поняття «концепт» та проблеми його порівняльного аналізу у фольклористиці. 

Народознавчі зошити. Львів, 2021. № 1 (157). С. 40-45.
23.	Українські народні пісні, наспівані Д.Яворницьким. Пісні та думи з архіву вченого. Київ: «Музична 

Україна», 1990. 453 с. 
24.	Українська фольклористика. Словник-довідник / Укладання і загальна редакція Михайла Чорнопиского. – 

Тернопіль, 2008. – 448 с.
25.	Українські приказки, прислівʼя, і таке інше. Збірники О.В. Марковича та інших. Уклав М. Номис. Київ, 

1993. 764 с.
26.	Українські прислів'я та приказки. Київ: «Дніпро», 1984. 388 с.

Дата першого надходження рукопису до видання: 29.10.2025
Дата прийнятого до друку рукопису після рецензування: 28.11.2025

Дата публікації: 30.12.2025


